
 

Islamic Economic Law: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah  
Vol. 1, No. 1, Juni 2023, pp. 30-40 

http://ejournal.staibrebes.ac.id/index.php/islamiceconomiclaw  | ISSN ............  
  

    30 

         http://ejournal.staibrebes.ac.id/index.php/islamiceconomiclaw                       islamiceconomiclaw@gmail.com 

Kritik Filsafat Postmodernisme atas Pencapaian Living Shari’a pada 
Hukum Ekonomi Syariah Era Modern  

Haris Diar Rizki a,1,* 

*a,b STAI Brebes, Indonesia 
1 harisdiarrizky@gmail.com 
*Correspondent Author 
 

A R T I C L E  I N F O   A B S T R A C T   

 

Article history 
Received: 
21 Maret 2023 
Revised: 
23 April 2023 
Accepted: 
27 Mei 2023 
 

 Sharia economic law is a basic component for the development of 
Islamic finance. But in reality, there are many problems that show the 
strength of normative-ideological rather than objective-empirical 
forms. The paper is revealed to dissect the problem through the ethical 
critique of postmodernism in sharia standards in the global economic 
arena. The method used in this study is literature research, which is 
all efforts made by the author to obtain and collect all information 
relevant to the problem under study. This study contains several 
theories that are interrelated with each other which are supported by 
data from supporting literature sources, especially regarding 
interpretive studies. This article confirms that postmodernism based 
on the principle of practical value considers modernity in the study of 
sharia economic law has failed to realize the ideal of living sharia that 
they glorify, namely wanting to prosper all mankind, even though 
living sharia itself is sharia whose surface can change and change in 
line with the passage of time and changes in space; Sharia is not 
limited to words in textual sources. Thus, Islamic teachings that are 
enshrined in sharia economic law should be an instrument to change 
the economic and financial system based on fundamental values.    
 

 

Keywords 
Postmodernism; 
Sharia Economic Law; 
Living Sharia. 

 

A B S T R A K   

 
Hukum ekonomi syariah merupakan komponen dasar untuk pengembangan keuangan 
syariah. Tapi dalam realitanya, banyak ditemukan berbagai macam permasalahan yang 
menunjukkan  kuatnya bentuk normatif-ideologis daripada obyektif- empiris. Tulisan tersebut 
dikuak untuk membedah permasalahan tersebut dengan melalui kritik etika postmodernisme 
dalam standar shariah di kancah ekonomi global. Metode yang digunakan dalam kajian ini 
adalah kajian pustaka (literature research), yaitu segala upaya yang dilakukan oleh penulis 
untuk memperoleh dan menghimpun segala infromasi yang relevan dengan masalah yang 
diteliti. Kajian ini memuat beberapa teori yang saling berkaitan satu sama lain yang didukung 
oleh data-data dari sumber pustaka yang mendukung khususnya mengenai kajian tafsir. 
Artikel ini menegaskan bahwa postmodernisme yang didasari prinsip nilai praktis 
menganggap modernitas dalam studi Hukum Ekonomi Syariah telah gagal mewujudkan cita-
cita sebagai living shari’a yang mereka agung-agungkan, yaitu ingin menyejahterakan seluruh 
umat manusia, padahal living shari’a itu sendiri syariah yang permukaannya dapat berganti 
dan berubah-ubah sejalan dengan perjalanan waktu dan perubahan ruang; syariah yang tidak 
terbatas pada perkataan dalam sumber-sumber tekstual. Sehingga, ajaran Islam yang 
dihentakkan  dalam hukum ekonomi syariah seharusnya bisa menjadi instrumen untuk 
mengubah sistem ekonomi dan keuangan yang berbasis nilai fundamental. 
 
Kata Kunci: Postmodernisme; Hukum Ekonomi Syariah; Living Shari’a. 
 

This is an open-access article under the CC–BY-SA license.    

 

 

http://ejournal.staibrebes.ac.id/index.php/islamiceconomiclaw
mailto:harisdiarrizky@gmail.com
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ISSN ……………….. Islamic Economic Law: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 31 
 Vol. 1, No. 1, Juni 2023, pp. 30-40 

 

 Haris Diar Rizki et.al (Kritik Filsafat Postmodernisme…) 

Pendahuluan 
Konsep hukum Islam tidak dapat dipungkiri mempunyai perbedaan dengan konsep hukum 

positif, namun keduanya juga mempunyai persamaan dalam sudut-sudut tertentu (Tamam, 
2018). Namun, penerapan hukum ekonomi syariah (fiqh muāmalah) di Lembaga Keuangan 
Syariah (LKS)  masih menyisakan berbagai macam masalah. Praktek LKS sebenarnya di 
lapangan masih jauh dari apa yang di fatwakan oleh DSN. Andai perbankan syariah maupun 
LKS benar-benar menerapkan ketentuan ini, niscaya masyarakat berbondong-bondong 
mengajukan pembiayaan dengan skema mudharabah. Dalam waktu singkat pertumbuhan 
perbankan syariah akan mengungguli perbankan konvensional. Namun kembali lagi, fakta 
tidak semanis teori (Budiono, 2017).          

Meskipun secara filosofis, cita-cita hukum ekonomi Indonesia adalah menggagas dan 
menyiapkan konsep hukum tentang kehidupan ekonomi. Kehidupan ekonomi yang diinginkan 
adalah kehidupan berbangsa dan bernegara yang rakyatnya memiliki kesejahteraan dan 
keadilan sosial, sebagaimana yang dicita-citakan Pancasila (Syarif, 2019). Belum ada ganjalan 
pragmatisme untuk membikin banyak lembaga keuangan syariah sebagai dampak dari realitas 
pasar (Yusdani, 2007) dan belum terealisasinya keadilan sosial sebagai cita-cita awal 
berdirinya lembaga keuangan syariah (Khoshroo, 2018). Oleh karena itu pada hal kemudian, 
hal itu memicu dilema dalam memahami prinsip hukum ekonomi syariah itu sendiri. 
Fenomena ini, sering kali membiaskan pengertian dalam membedakan secara tegas-
proporsional dimana wilayah keilmuan dan dimana wilayah keagamaan, dimana wilayah teori 
dan dimana wilayah ideologi. 

        Dalam informasi perkembangannya, hal diatas tentu saja menjadi hal, dua kutub 
berhadapan yang berbeda akan relatif pada karakter yang relatif berbeda pula. Suatu ilmu 
pengetahuan yang teoretis pasti memaksa sikap kritis, terbuka, empiris dan logis, 
besinggungan langsung dengan sikap religiusitas sebagai slogan yang hanya menekankan pada 
subjektivitas. (Barbour:1966) Apabila salah satu bagian ingin mendomisansi eksistensi yang 
lain, maka kemelut yang produktif berubah menjadi dominasi yang mematikan. Atau 
sebaliknya, di sisi lain kurang menyentuh pada nilai-nilai agama yang sui generis, yang amat 
bermanfaat dalam kehidupan manusia. (Abdullah:1995) Sehingga dalam realita bahwa bentuk 
kontemporer dari praktek keuangan syariah sudah sering menjadi sifat ideologis ketimbang 
obyektif ilmiah, yang justru kontra- produktif dalam usaha pengembangan hukum ekonomi 
syariah (fiqh muāmalah) itu sendiri. 

       Melihat keadaan itu, studi hukum ekonomi syariah sekarang hanya lebih ketataran 
ideologis, ketimbang dijabarkan dan dituangkan ke dalam praktek yang nyata. Artinya hal 
tersebut masih stagnan di penjelasan pragmatis saja. Sedangkan studi hukum islam yang 
terkhusus pada ekonomi syariah belum sepenuhnya tampil dan dimanfaatkan oleh 
masyarakat, padahal itu sangat mendesak untuk dikaji. Serta kajian ekonomi syariah masih 
bersifat dogma, dan menghindari masukan-masukan sosial, ekonomi, budaya, pesikologi dan 
lain-lain. Padahal Sebagaimana rumusan nalar hukum Islam, jika sebuah hukum masih saja 
didapati perbedaan penafsiran terhadapnya, maka itu berarti ia tidak bersifat mutlak (non 
transcendental dogmatic), dengan demikian perkara ini harus diselesaikan dengan 
menggunakan pendekatan nalar possitive-casuistic yang senantiasa mempertimbangkan sisi-
sisi etik dalam praktiknya. (Prihantoro, 2017) 

         Unsur rasionalitas yang menjadi hal utama dari modernisme tidak lagi diterima oleh 
masyarakat. Rasionalitas, subjek yang otonom dan bebas dalam modernisme justru telah 
membawa dampak yang buruk bagi keberlangsungan hidup umat manusia. Hal ini peran 
hukum ekonomi syariah kehilangan marwahnya dan hasilnya defungsionalisasi. Sehingga 
modernisme yang gagal, membuka celah untuk penganut postmodernisme karena peran 
hukum ekomoni syariah di era modern mengalami krisis identitas. Akhirnya peran 
postmodernisme menjelma jadi kritikus tajam pada konsep semula dari cita-cita luhur hukum 
ekonomi syariah di era modern. Postmodernisme yang didasari pada prinsip nilai praktis 
menganggap modernitas dalam studi Hukum Ekonomi Syariah telah gagal mewujudkan cita-
cita sebagai living shari’a yang mereka agung-agungkan, yaitu ingin menyejahterakan seluruh 



32                               Islamic Economic Law: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah            ISSN……………. 
Vol. 1, No. 1, Juni 2023, pp. 30-40 

 

  

Haris Diar Rizki et.al (Kritik Filsafat Postmodernisme…) 

umat manusia, padahal living shari’a itu sendiri syariah yang permukaannya dapat berganti 
dan berubah-ubah sejalan dengan perjalanan waktu dan perubahan ruang; syariah yang tidak 
terbatas pada perkataan dalam sumber-sumber tekstual (Kurnaz, 2019). Disisi lain, aktor yang 
bernama modernisme justru menciptakan masyarakat yang terlalu individualistik, yang kaya 
semakin kaya, yang miskin semakin miskin, dan yang pintar membodohi orang yang bodoh, 
serta negara yang kuat menjajah negara yang lemah. 

Metode  
Jenis penelitian ini merupakan penelitian kualitatif. Metode yang digunakan dalam kajian 

ini adalah kajian pustaka (literature research), yaitu segala upaya yang dilakukan oleh penulis 
untuk memperoleh dan menghimpun segala infromasi yang relevan dengan masalah yang 
diteliti. Kajian ini memuat beberapa teori yang saling berkaitan satu sama lain yang didukung 
oleh data-data dari sumber pustaka yang mendukung khususnya mengenai kajian tafsir. 
Langkah yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan tasfir tematik. Data-data yang 
ditemukan kemudian di bahas dan dianalisis secara induktif untuk menghasilkan kesimpulan. 

 

Hasil dan Pembahasan 
Konsep Postmodernisme 

Secara harfiah, semula Postmodern adalah setelah modern, yang berarti zaman baru untuk 
menunjuk kepada batas antara era kekuasaan agama kristen dan era paganisme romawi 
(Saputra, 2021). Sedangkan menurut Sugiharto dalam Jurnal Kritik Postmodernisme Dalam 
Etika Modern adalah suatu istilah yang sangat kontroversial . Istilah itu sangat bias dan 
dipertanyakan. Masih sulit untuk menjelaskan kedalam pengertian baku tentang 
“postmodernisme” (Sobon & Ehaq, 2021). Di bawah ini, akan diberi penjelasan sekitar istilah 
“postmodernisme”, tidak untuk mencari solusi kontroversi yang ada, melainkan sebagai usaha 
untuk memahami kekaburan sekitar istilah “postmodernisme”.  

         Postmodernisme dalam ruang pikir di medan manusia diketahui telah membuat corak 
baru untuk dikaji. Tentu bukan saja karena kehadirannya cukup menggetarkan dunia 
akademik, tetapi juga postmodernisme telah membawa pesan-pesan menusuk untuk 
merayakan  interpretasi ulang atas berbagai tradisi yang selama ini diyakini kebenarannya. 
Masyarakat dikejutkan dengan munculnya gejala postmodernisme yang cukup untuk 
menghancurkan dimensi-dimensi ontologi, epistemologi, bahkan aksiologi yang tumbuh dalam 
pengetahuan dasar masyarakat mengenai realitas (Faizal, 2012).  

        Bagi kaum postmodernisme, manusia tidak akan mengetahui realitas yang objektif dan 
benar, tetapi yang diketahui manusia hanyalah bagian dari realitas. Lebih mudahnya, kita 
kaitkan dalam Hukum Ekonomi Syariah, yaitu peran LKS (Lembaga Keuangan Syariah) dengan 
prinsip syariah merupakan alternatif positif bagi sebagian masyarakat, karena prinsip agama 
atau kepercayaan tidak bersedia memanfaatkan jasa-jasa bank atau lembaga konvensional 
yang memiliki prinsip sistem bunga yang dianggap merupakan pelanggaran terhadap syariah 
agama Islam karena tidak sesuai dengan konsep Islam yaitu perjanjian/akad yang tidak 
mengandung gharar (ketidak jelasan), maisir (perjudian) dan riba (bunga uang) (Budiono, 
2017). Namun demikian, apakah penerapan prinsip syariah pada LKS telah sesuai dengan 
syariah? 

          Terdapat sementara itu praktik pihak LKS/bank syariah melaksanakan praktek tidak 
membeli barang melainkan hanya memberikan uang tunai saja dengan akad seolah olah bahwa 
uang itu akan di belikan barang sesuai yang diajukan debitur dan setelah uang diserahkan tidak 
ada kontrol apakah sudah dibelikan sesuai pengajuan ataukah tidak. Ini bermakna bahwa LKS 
tidak hendak menjualnya kepada nasabah tapi hanya melakukan Hilah atau pengelabuhan 
seolah olah adalah sesuai syariah padahal merupakan sesuatu yang mengandung riba, 
sehingga dapat dimaknai bahwa LKS/bank syariah sebenarnya tidak sungguh-sungguh 
menerapkan prinsip syariah yang seharusnya menjadi pedoman operasionalnya (Budiono, 
2017). 

 



ISSN ……………….. Islamic Economic Law: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 33 
 Vol. 1, No. 1, Juni 2023, pp. 30-40 

 

 Haris Diar Rizki et.al (Kritik Filsafat Postmodernisme…) 

         Tanggapan uraian diatas tentang LKS sudah menjadi sifat pluralitas pemikiran umat 
Islam inilah yang menjadi salah satu ciri semangat postmodernisme. Postmodernisme 
menentang corak keseragaman pemikiran dalam berbagai diskursus apapun, termasuk dalam 
bidang pemikiran keagamaan. Postmodernime menempatkan manusia dalam relativitas, baik 
secara individu maupun kelompok (Ismail, 2019), namun lebih dari itu bahwa basis gerakan 
dan pemikiran postmodernisme hukum sendiri ada pada modernisme hukum, yakni ajaran 
positivisme dan realisme hukum. Positivisme hukum yang menegaskan bahwa dasar atau 
fondasi hukum ada pada kenyataan, pada kasus-kasus konkret, atau pada objektivitas yakni 
bahwa hukum nyata berlaku karena hasil legislasi dan ditetapkan. Dengan kata lain, tataran 
positivisme sudah lengser dalam lingkup teori, akan tetapi masih saja berakar kuat dan masih 
dipakai masyarakat meski banyak yang dikeluhkan (Raharjo, 2006).    

         Sementara realisme hukum menegaskan muatan pengalaman konkret yang 
terumuskan dalam hukum, peran pragmatis hukum, fungsi kontrol, serta komitmen pada 
tujuan hukum sebagai sarana mewujudkan keadilan melalui proses yang demokratis. (Weruin, 
2018) Ciri utama realisime sekarang, seperti yang ditekankan oleh golongan postmodernis 
adalah ciri khas masyarakat dewasa ini (Manalu, 2021), hal itu disebabkan nilai guna yang 
dicari secara langsung dalam menapaki kehidupan adalah bagaimana dampak hukum langsung 
terasa dimasyarakat. Dalam jurnal lain, Dengan adanya gerakan postmodern, manusia tidak 
akan mengetahui realitas yang sebenarnya secara objektif,  namun manusia hanya mengetahui 
satu versi realitas, tidak semuanya (Iskandar et al., 2023).  Seperti halnya membaca sebuah 
teks, realitas yang diketahui manusia adalah teks yang dibentuk oleh pengarangnya. Pada titik 
ini posmo jatuh ke dalam relativisme . 

        Dalam postmodernisme, martabat manusia dijunjung tinggi. Postmodernisme 
mengkritisi era modern yang cenderung mengatasnamakan manusia universal untuk 
menindas manusia (Sobon, 2018). Maksudanya, postmodernisme menjadikan kita cenderung 
peka terhadap kemungkinan, bahwa hukum positif, prinsip-prinsip etika positif, tentu bisa 
direkam ulang dan digunakan untuk menggilas manusia tanpa ampun. Harga diri manusia 
harus dijunjung tinggi, akan tetapi tidak semua perilaku yang mengatasnamakan manusia 
betul-betul menghormati harga diri manusia. Begitu pula kebebasan adalah nilai tertinggi, tapi 
bisa saja terjadi atas nama kebebasan, orang lain ditiadakan (Suseno, 2005) 

 
Postmodernisme dalam Kerangka Filosofis 

Kata postmodernisme diperkenalkan secara terukur oleh Jean Francois Lyotard dalam 
bukunya yang berjudul The Postmodern Condition: A Report on Knowledge (Lyotard:1986). 
Menurutnya, postmodernisme disebut sebagai ketidakpercayaan terhadap segala bentuk 
narasi besar; penolakan filsafat metafisis, filsafat sejarah dan segala bentuk pemikiran yang 
totalitas (Hegelianisme, Liberalisme, Marxisme, atau apa pun). Lyotard membawa istilah 
postmodernisme ke dalam medan diskusi filsafat yang lebih luas. Inti pemikirannya umumnya 
berkisar tentang posisi pengetahuan pada masa modern khususnya cara ilmu dilegitimasikan 
oleh narasi besar atau metanarasi.  

         Dalam jurnal Kritik Postmodernisme Terhadap Etika Modern oleh Kosmas Sobon, 
Metanarasi adalah Misalnya, Descartes mempunyai Cogito sebagai dasar legitimasi 
pengetahuan; Spinoza menemukan prinsip monistis Deus sive natura; Leibniz percaya teguh 
pada monad-monad; kaum empiris (Locke, Berkeley, Hume) berpegang teguh pada persepsi 
dan data-data empiris; Hegel dan para idealis tergantung pada dialektika Roh atau Subjek 
Absolut, dan seterusnya. Semuanya itu boleh disebut sebagai “grand narrative” tersendiri 
(Sobon, 2018). Sehingga, ada kebutuhan untuk beralih dari wacana totaliter ke demokrasi 
terbuka yang inklusif di semua lapisan masyarakat. Perspektif postmodern menggarisbawahi  
keragaman, perbedaan, heterogenitas, budaya lokal/etnis dan pengalaman sehari-hari 
(Setiawan & Sudrajat, 2018). 

 
         Disisi yang sama sebagai reaksi dan kritik terhadap modernisme dan lahir sebagai 

antisipasi semakin lemah dan kompleksnya persoalan ekonomi, sosial, budaya, politik dan 



34                               Islamic Economic Law: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah            ISSN……………. 
Vol. 1, No. 1, Juni 2023, pp. 30-40 

 

  

Haris Diar Rizki et.al (Kritik Filsafat Postmodernisme…) 

seni, maka postmodern berani menerima dan membuka diri terhadap kemungkinan- 
kemungkinan yang ditolak oleh modernisme. Setiap kemapanan yang dibangun oleh 
modernisme, dirombak dan disusun kembali dengan wajah yang baru dan ragam yang kuat 
(Selan, 2019). Pola pikir post-modernisme juga sudah masuk dan mempengaruhi kehidupan 
masyarakat. Kita dapat melihat adanya pergeseran ‘modern’ ke ‘post-modern’ dalam budaya 
pop (pop-culture), seperti misalnya: video-musik, film, cara berpakaian hingga adanya 
pergeseran gaya hidup, termasuk juga dalam hal arsitektur, seni, drama, sastra, komunikasi, 
hingga teknologi (Pawitro, 2010). Pada pokoknya, aliran Post-modernisme merupakan reaksi 
anti-modern. 

 
Ciri dan Pemikiran Postmodernisme  

      Sebagai sebuah paradigma, postmodernisme tentu memiliki ciri-ciri tertentu yang 
membedakannya dengan paradigma-paradigma lain dalam kajian ilmu sosial-budaya. 
Mengingat bahwa definisi tentang paradigma postmodernisme juga masih banyak perdebatan 
di kalangan para ahli, maka alangkah bijaksana ketika kita mengidentifikasi aliran ini dengan 
menelusuri dan menelaah beragam ciri yang dimiliki atau bisa juga disebut dengan varian 
pemikiran yang dikenal dalam paradigma ini sebagaimana yang telah dipaparkan oleh para 
ahli ilmu sosial-budaya (Ilham, 2018). 

         Dalam kesempatan yang lain, di Jurnal Paradigma Postmodernisme; Solusi Untuk 
Kehiduooan Sosial (Ilham, 2018), menjelaskan pendapat Ben Agger (2003: 72-75) dalam 
bukunya tentang Teori Sosial Kritis: Kritik, Penerapan dan Implikasinya, menjelaskan bahwa 
ciri-ciri atau tanda-tanda dari gejala sosial yang menganut pemikiran postmodernisme adalah 
sebagai berikut:  

1. Lahirnya era globalisasi. Dalam globalisasi, hubungan antar negara atau antar wilayah 
menjadi semakin “dekat”, sehingga kebudayaan-kebudayaan menjadi kabur atau dalam bahasa 
yang lain terjadinya deteritorialisasi sosial. Batas-batas geografis bukan lagi suatu 
permasalahan yang problematis dalam menghubungkan dua negara atau dua wilayah.  

2. “Kematian” Individu atau dalam bahasa Foucault disebut dengan “the death of the 
subject”, di mana konsep borjuis tentang subjektivitas tunggal dan tetap yang secara jelas 
dibedakan dari dunia luar tidak lagi masuk akal dalam kacamata postmodernisme. Kini, diri 
atau subjek telah menjadi lahan pertarungan tanpa batas antara dirinya dan dunia luar. 

3. Munculnya dunia Informasi yang luar biasa, “mode produksi” dalam terminologi 
Marxis tidak lagi relevan dibandingkan dengan mode informasi –meminjam istilah Max 
Poster-, di mana masyarakat postmodernisme mengorganisir dan menyebar informasi dan 
hiburan secara bebas dan terbuka.  

4. Baudrilard (1983) menyebutnya dengan istilah Simulasi, artinya: realitas tidak lagi 
stabil dan tidak dapat dilacak dengan konsep saintifik tradisional, termasuk dengan Marxisme. 
Akan tetapi masyarakat semakin “tersimulasi”, tertipu dalam citra dan wacana. Misalnya, 
bagaimana iklan tentang suatu produk bisa mengubah cara pandang seseorang dalam 
menerjemahkan hidup. 

5. Perbedaan dan penundaan dalam Bahasa. Menurut Derrida, dalam postmodernisme, 
bahasa tidak lagi berada pada hubungan representatif pasif atas “kenyataan” sehingga kata 
dapat secara jelas dan jernih menjabarkan realitas dunia. Dalam hal ini, pembacaan teks 
dengan konsep dekonstruksi adalah aktivitas kreatif untuk mendapatkan makna yang ambigu 
atau yang hilang dari realitas. 

6. Polivokalitas. Segala hal dapat dikatakan secara berbeda, dalam berbagai cara yang 
secara inheren tidak superior ataupun inferior satu sama lain. Sehingga, sains menjadi satu 
dari sejumlah “narasi” yang melengkapi, menyaingi dan mengkontraskan dan tidak memiliki 
status epistemologis yang istimewa (misal, status superior teori pengetahuan).  

7. Postmodernisme juga ditandai dengan munculnya gerakan sosial baru. Terdapat 
berbagai gerakan akar rumput bagi perubahan sosial progressif, seperti gerakan anti 
diskriminasi warna kulit, pembela lingkungan hidup, feminisme, gay, serta lesbian. Negara 
maju semisal Belanda, bahkan telah melegalkan hubungan gay dan lesbian dan para pelakunya 



ISSN ……………….. Islamic Economic Law: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 35 
 Vol. 1, No. 1, Juni 2023, pp. 30-40 

 

 Haris Diar Rizki et.al (Kritik Filsafat Postmodernisme…) 

juga dilindungi secara hukum. 
 

Kritik Postmodernisme pada Studi Pengembangan Hukum Ekonomi Syariah 
Salah satu cabang dari hukum Islam adalah hukum yang berkaitan dengan ekonomi, hukum 

ekonomi syariah dalam terminologi fiqh dikenal dengan fiqh mu’āmalah. Adapun kata 
mu’āmalah, secara etimologi berasal dari kata ‘āmala - yuāmilu - mu’āmalah yang artinya saling 
bertindak, saling berbuat, dan saling mengamalkan (Suhendi,2014). Terminologi hukum Islam 
memiliki beberapa istilah yang berbeda dalam istilah bahasa Arab yang meliputi istilah fiqh, 
sharī’ah, qānūn, dan‘urf (Auda,2007). Sedangkan pengertian fiqh mu’āmalah secara 
terminologis adalah aturan-aturan Allah yang wajib ditaati yang mengatur hubungan manusia 
dengan manusia dalam kaitannya dengan memperoleh dan mengembangkan harta benda 
(Suhendi,2014), dan konsep fiqih mu’amalah sudah sejak lama menjadi bahan dasar dalam 
pengembangan studi hukum ekonomi syari’ah. 

        Hukum Islam muncul secara bertahap dan evolutif, sehingga bukanlah sebuah 
kesalahan jika ditinjau Kembali secara kritis berdasarkan realitas yang ada dan berkembang. 
Sejarah pemikiran hukum Islam bisa dicari sejak masa sahabat dengan adanya dua kutub 
pemikiran, yakni mazhab ‘Umarī dan mazhab ‘Alawī. Selanjutnya, mata rantai mazhab ‘Umarī 
ini dilanjutkan oleh ‘Abd Allāh ibn Mas’ūd. Para tābi’in dari Kufah berguru kepadanya sehingga 
lahirlah mazhab Kufah yang menitikberatkan fiqh al-ra’y. Sementara itu, ’Alī tetap tinggal di 
Madinah, yang kelak berkembang menjadi mazhab Hijaz yang menekankan fiqh al-atsar 
(Amal.1993). Oleh karena itu, polarisasi mazhab fikih dalam Islam dapat diidentifikasi menjadi 
dua kelompok besar, yaitu ahl al-ra’y dan ahl al-hadīts, atau biasa dikenal sebagai faksi Kufah 
dan faksi Hijaz. Kelompok pertama, diwakili oleh imam Abū Hanīfah, seorang fakih dan alim 
yang lebih banyak menggunakan porsi ra’y atau paling tidak lebih cenderung rasional dalam 
pemikiran ijtihadnya (Zahrah,2014). Sementara faksi kedua, diwakili oleh Imam Mālik ibn 
Anas, fāqih dan ‘ālim yang lebih banyak menggunakan al-Hadīts dan tradisi masyarakat 
Madinah sebagai referensi dalam pemikiran ijtihadnya39. Masa inilah yang disebut golden age- 
nya Islam disegala bidang (Al-Sayis,1970). 

        Lahirnya lembaga keuangan syariah pada tahun 1970-an adalah sebuah respon dari 
dampak negatif sistem ekonomi dan keuangan yang diciptakan oleh Barat. Jargon yang diusung 
adalah maksimalisasi utilitas tanpa harus melirik siapa saja yang terlindas oleh roda 
individulistik, materialistik, dan hedonistik. Perkembangan pesat hukum ekonomi syari’ah 
sejak dahulu hingga sekarang mengalami perkembangan yang pesat. Akan tetapi dipihak lain 
banyak praktek ekonomi dan keungan yang dilakukan secara Islam cenderung bersifat 
subyektif, tidak transparan, bersifat ideologis ketimbang terbuka ke masyarakat (Malik et al., 
2011).  

        Pengembangan ilmu hukum ekonomi syariah pun akan terhambat lantaran terlalu 
terbebani dengan wilayah normatif-subjektif dan cenderung hampa dengan aspek yang 
objektif ilmiah. Sesungguhnya dalam Islam, kehidupan ekonomi dan agama merupakan satu 
kesatuan yang tidak terpisahkan. Keduanya menyatu menjadi satu kesatuan yang flowing dan 
fluid tetapi tidak macet dalam satu sisi. Jika tidak demikian, akan terjadi proses dominasi yang 
satu atas lainnya, sehingga menepikan aspek keilmiahan atau sebaliknya akan menepikan 
aspek normativitas yang sarat akan nilai-nilai untuk kesejahteraan (Wibawa & Muttaqin, 
2021). Untuk itu diperlukan adanya metode historis-empiris-induktif berdasarkan realitas dan 
emperis aktivitas perekonomian masyarakat yang sedang berkembang. Hukum ekonomi 
syariah tidak akan berkembang secara berarti dalam mengejar ketertinggalannya juga tidak 
akan banyak membantu dalam membuahkan hasil yang optimal jika misi keagamaan masih 
dominan dan kajian yang bersifat objektif ilmiah masih cenderung lamban. Harus diakui bahwa 
hukum ekonomi syariah yang pernah ada dari awal perkembangan sejarah Islam hingga 
sekarang bukanlah sebuah sistem yang sempurna yang lantas bisa diaplikaskan kapan saja 
(Wibawa & Muttaqin, 2022). 

          Dengan demikian, perlu untuk dikonseptualisasi seiring dengan perkembangan 
zaman yang semakin kompleks. Oleh karena itu, ilmuan dan praktisi hukum ekonomi syariah 



36                               Islamic Economic Law: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah            ISSN……………. 
Vol. 1, No. 1, Juni 2023, pp. 30-40 

 

  

Haris Diar Rizki et.al (Kritik Filsafat Postmodernisme…) 

jangan terjebak dengan pola pikir menara gading yang hanya berpikir murni dalam bidangnya 
tanpa mengaitkan dengan kenyataan yang ada diluarnya karena setiap aktivitas keilmuan tidak 
dapat dilepaskan dari konteks kehidupan sosial kemasyarakatan yang mengitarinya. Sehingga, 
hukum ekonomi syariah dan implementasinya di lembaga keuangan syariah tidak akan 
berkembang secara berarti dalam mengejar ketertinggalannya, juga tidak akan banyak 
membantu dalam membuahkan hasil yang optimal jika misi keagamaan masih mendominasi 
dan kajian yang bersifat objektif ilmiah masih cenderung lamban (Wibawa & Muttaqin, 2022). 
Di satu sisi, berbagai studi tentang hubungan hukum dan ekonomi syariah menunjukkan 
bahwa kemajuan ekonomi syariah tidak akan berhasil tanpa pembangunan hukum yang 
mendahuluinya, sehingga sangat tepat jika dikatakan bahwa antara sistem hukum dan sistem 
ekonomi terdapat interaksi dan hubungan saling pengaruhmempengaruhi (Irawan, 2018). 

         Cita-cita etika modern ini ternyata membawa dampak buruk bagi kehidupan manusia. 
Martabat manusia bukan semakin ditegakkan melainkan terjadi dehumanisasi. Dalam keadaan 
seperti ini etika modern mengalami “krisis identitas” yang pada akhirnya postmodernisme 
mengkritisinya. Postmodernisme tidak bermaksud menghapus prinsip-prinsip moral yang 
telah berlaku dalam zaman modern, melainkan mengkritik keyakinan dasarnya yang selalu 
mengandaikan landasan mutlak dan unversalitas moral (Sobon & Ehaq, 2021). Begitu juga 
dengan hubungan hukum dengan system ekonomi dan Islam, ketiga hal itu saling 
mempengaruhi untuk tercapainya system inklusif yang kokoh.  

        Belum lagi persoalan pragmatisme untuk mendirikan ribuan lembaga keuangan 
syariah sebagai dampak dari realitas pasar dan belum terealisasinya keadilan sosial sebagai 
cita-cita awal berdirinya lembaga keuangan syariah, sehingga pada gilirannya memunculkan 
dilema dalam memahami hakikat hukum ekonomi syariah itu sendiri (Wibawa & Muttaqin, 
2022) Aristoteles mengemukakan tiga unsur dari pemerintahan berkonstitusi (Fariana, 2017).  

Pertama: pemerintah    dilaksanakan    untuk    kepentingan    umum, Kedua: Pemerintahan   
dilaksanakan   menurut   hukum   yang   berdasarkan ketentuan- ketentuan   umum,   bukan   
hukum   yang   dibuat   secara sewenang- wenang  yang  mengesampingkan  konversi  dan  
konstitusi, dan Ketiga: Pemerintahan  berkonstitusi  juga  dilaksanakan  atas  kehendak rakyat. 
Beberapa hal yang mewakili sebagai ciri Negara hukum adalah adil, keadilan  sosial  karena  
salah  satu  dari  tujuan  negara  hukum adalah  dicapai  keadilan Pengertian  keadilan  dalam  
Negara  hukum Indonesia  adalah bukan  hanya  keadilan  hukum  tetapi  juga  keadilan sosial. 
Sri   Soemantri (Soemantri:1992) mengemukakan   unsur-unsur   terpenting   dari Negara 
hukum yaitu: 

1. Pemerintah dalam melaksanakan tugas dan kewajibannya harus berdasar atas hukum 
atau perundang-undangan; 

2. Adanya jaminan terhadap hak asasi manusia (warganegara); 
3. Adanya pembagian kekuasaan; 
4. Adanya pengawasan dari badan-badan peradilan 
          Kemudian menurut Plato (Azhar:1992), negara republik adalah negeri yang 

diperintah oleh segelintir orang dari golongan elit atas Sebagian besar golongan budak yang 
tidak mempunyai kekuasaan politik. Sehingga apakah ini sebuah keniscayaan ataukah usaha 
mentok yang dimaksimalkan oleh hukum syariah Indonesia yang yang maksimal. Hal ini 
menjadi isu bola panas yang terus meluncur tanpa ujung. 

 
Living Shari’a sebagai Tujuan Postmodernisme 

        Serdar Kurnaz dalam artikelnya yang berjudul “ Ibn Rushd’s Legal Hermeneutics and 
Moral Theory for a ‘living Shari’a - an Alternative Approach to Islamic Law in Ibn Rushd’s 
Bidayat al-mujtahid’ menjelaskan bahwa living sharia ialah syariah “… which in its appearance 
can change across time and space, and it would not be restricted to the wording in the textual 
sources” Dengan  kata lain, living sharia berarti syariah yang permukaannya dapat berganti 
dan berubah-ubah sejalan dengan perjalanan waktu dan perubahan ruang; syariah yang tidak 
terbatas pada perkataan dalam sumber-sumber tekstual (Kurnaz,2019). Praktek 
postmodernisme, dalam pengertian Kurnaz tadi, merupakan praktek yang secara hakiki 



ISSN ……………….. Islamic Economic Law: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 37 
 Vol. 1, No. 1, Juni 2023, pp. 30-40 

 

 Haris Diar Rizki et.al (Kritik Filsafat Postmodernisme…) 

berintikan syariah tapi dimanifestasikan dalam bentuk baru karena ia berubah menyesuaikan 
waktu dan ruang kontemporer supaya menjadi pandangan dunia.   

         Ratusan  tahun  yang  lalu  kata “worldview”  diterjemahkan  dalam bahasa Jerman 
dengan “weltanschauung” yang berarti “pandangan  dunia”.  Dan  dalam perkembangan-nya, 
Kata “worldview” menjadi    istilah    dari    suatu    hasil “pemikiran  manusia”  dari  beberapa 
factor  yang  menentukannya.  Dibawah ini beberapa faktor yang mempengaruhi    pola    pikir    
manusia (human’s  worldview) menurut  sumber yang berbeda (Mukhlishi, 2014): 

1. Ketuhannan, duniawi, HAM, kehidupan akhirat, ilmu pengetahuan, akhlaq, dan sejarah. 
2. Mitos, doktrin (ajaran), etika, ritual ibadahdan kemasyarakatan 
3. Kepercayaan, pengetahuan, ketentraman,   sosial,   tradisi   dan  hukum adat  
4. Kondisi  alamiyah,    etika,  politik, biologi, psikologi, metode penelitian ilmu 

pengetahuan. 
5. Ketuhanan,  kepribadian,  alamiyah,  situausi dan kondisi. 
        Secara skematis prinsip dapat terefleksi dalam kehidupan sehari-hari    dan  wilayah 

jangkauannya lebih luas bagi kehidupan manusia (Mukhlishi, 2014). 
 
 
 
 
 

 
 

        
 
 
 
  

       Bisa disenadakan oleh Jesser Auda, tentang konsep syariah dalam bagan runut diatas 
bisa disimpulkan sebagai berikut tentang syariah (Auda, 2007): 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
  Pertama ada maqoshid ‘ammah, yaitu tentang cakupan maslahah yang terdapat dalam 

perilaku tashri’ yang universal seperti keadilan, persamaan, toleransi, kemudahan bersosial 
dan lainnya. Termasuk maqoshid dalam tingkatan ini disebut daruriyat. Kemudian yang kedua 
ada maqoshid khoshshoh, yaitu masalah tertentu. Semisal tidak boleh menyakiti perempuan 
dalam lingkup keluarga dan tidak boleh menipu ke sesama dalam bisnis (mu’amalah). Terakhir 
ada maqoshid juz’iyyah, yaitu masalah paling inti dari peristiwa hukum. Kebanyakan 
menyebut masalah ini tentang “hikmah” atau “rahasia”. Contoh untuk maqoshid ini adalah 
kebutuhan akan aspek kejujuran dalam bermu’amalah dengan menunjukkan data yang valid 
terhadap pihak yang bersangkutan.  Makah hal ini pertanda tegas bahwa ketiga nilai itu secara 
langsung bersinggungan dengan konsep living shari’a yang sesuai dengan filosofi postmodern 

Prinsip Syariah 

Tauhid        Keadilan       Kemerdekaan     Tolong menolong      Toleransi 

                     kl 

Amar Ma’ruf  

Nahi Mungkar 
Persamaan 

Egaliter 

 

Hirarki 

Maqoshid 

Syariah 

 

 عامة 

 خاصة 

 جزئية 



38                               Islamic Economic Law: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah            ISSN……………. 
Vol. 1, No. 1, Juni 2023, pp. 30-40 

 

  

Haris Diar Rizki et.al (Kritik Filsafat Postmodernisme…) 

dalam mengampanyekan hifdzu din (menjaga agama), nafs (jiwa), ‘aql (akal), nasl (keturunan 
yang berkualitas), dan mal (harta). 

        Hal diatas juga serupa dengan buku Timothy P Daniel berjudul living sharia: law and 
practice in Malaysia, bahwa definisi living shari’a is legal framework for the foundation and 
functioning of a society, it also guides detail moral, ethical, social, and political codes of conduct 
for Muslims at an individual and collective level (Daniels, 2019).  Yaitu proses kerangka hukum 
untuk fondasi dan fungsi masyarakat, juga menjaga kode etik moral, etika, sosial dan politik 
bagi umat Islam pada tingkat individu dan kolektif.  

        Disini bisa direfleksikan bahwa semua tatanan elemen berkaitan dengan 
postmodernisme di bidang agama akan terasa lebih kuat, jika secara inklusif diamalkan. Oleh 
karena itu, hubungan hukum ekonomi syariah di era postmodernisme adalah sebagai upaya 
untuk membantu melestarikan konsep syariah yang telah diajarkan pada tiap individu demi 
kenyamanan dalam lingkup keluarga, berbangsa dan bernegara. Sehingga akan tercipta 
kesejahterahan keluarga (familly well-being) dan ketahanan keluarga (familly resilience). 
Pengertian ketahanan keluarga dan kesejahterahan keluarga berbeda, namun saling berkaitan. 
Pengertian kesejahterahan keluarga lebih terkait pada output keluarga baik dimensi 
kesejahterahan fisik (phsycal well-being), kesejahterahan sosial (social well-being), 
kesejahterahan ekonomi (economical well being), kesejahterahan psikologi – spiritual 
(psychological-spiritual well-being). Sedangkan ketahanan keluarga menunjukkan suatu 
kekuatan baik dari sisi input, proses dan output keluarga (Puspitawati,2017).  

        Sedangkan dalam hubungan living shari’a dengan postmodernisme adalah hakikat 
percampuran sebagian atau seluruh pengertian modernisme sebagai akibat, konsekuensi, 
perkembangan, negasi, penolakan, dsb. Dengan munculnya berbagai perspektif muncul 
berbagai pemahaman bahwa masyarakat diharapkan menjunjung tinggi nilai-nilai seperti 
nilai-nilai agama, etika, moralitas, dan kesusilaan agar tidak mudah dikorupsi oleh ajaran yang 
sesat atau keluar jalur (Iskandar et al., 2023). Sehingga dapat dikatakan, living shari’a sendiri 
terhubung dengan pesan-pesan nilai yang disebutkan sebelumnya dengan corak sosial-religius 
sebagai perjuangan postmodernisme. Adapun implementasi model strategi postmodernisme 
dalam koridor syariah itu muncul mengarah pada kemampuan transformasi digital, bisa 
berkelanjutan secara konsisten dalam pendidikan tinggi dan teknologi pendidikan baru, 
portofolio kursus serta kebijakan yang mengandalkan azas nilai agama. Sehingga upaya studi 
hukum ekonomi syariah dapat terpraktekan sesuai keinginan masyarakat di kancah dunia 
modern. 

         Namun dalam konteks yang lain, postmodernisme juga menghadirkan tantangan, 
seperti menimbulkan kebingungan tentang nilai dan keyakinan yang tetap dalam dunia yang 
kompleks dan serba cepat, serta menimbulkan kritik terhadap otoritas dan kepercayaan 
terhadap sumber informasi (Iskandar et al., 2023). Oleh karena itu, kita perlu memperhatikan 
tantangan ini dan mempertimbangkan dengan hati-hati bagaimana kita dapat memanfaatkan 
peluang yang diberikan oleh postmodernisme dalam mempromosikan pendidikan inklusif dan 
kritis yang berbasis pada syari’ah, agar dapat mendorong keterampilan pemecahan masalah 
dan peningkatan kesadaran sosial dan budaya. Sehingga ini menjadi perhatian Aronowitz and 
Giroux dalam jurnal “Impact of Postmodernism” oleh Prof Dr. Ilkan Basar, bahwa kritik 
postmodern sangat penting bagi para pendidik karena mempertanyakan validitas cita-cita 
pencerahan dalam pendidikan dan memeriksa apakah mereka benar-benar melayani dunia 
postmodern saat ini (Başar, 2020).  

        Kita, sebagai manusia yang sudah melewati era modern ini, harus mempertimbangkan 
bagaimana mengatasi tantangan yang ditimbulkan oleh postmodernisme, seperti dengan 
mempromosikan pendekatan reflektif dan kritis dalam pembelajaran, serta memperkuat nilai 
dan keimanan yang penting dalam membentuk identitas kita sebagai manusia yang sejati. 
Sehingga tidak sekedar diskusi pragmatis yang melulu muncul dalam permukaan, tapi menjadi 
manfaat yang bisa ditularkan dan diterapkan ke masyarakat, terutama mengamalkan konsep 
living shari’a dan postmodernisme pada pusat kajian hukum ekonomi syariah. 
 



ISSN ……………….. Islamic Economic Law: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 39 
 Vol. 1, No. 1, Juni 2023, pp. 30-40 

 

 Haris Diar Rizki et.al (Kritik Filsafat Postmodernisme…) 

Simpulan 
Postmodernisme mengkritisi era modern yang cenderung mengatasnamakan manusia 

universal untuk menindas manusia. Hal itu menjadikan kita cenderung peka terhadap 
kemungkinan, bahwa hukum positif, prinsip-prinsip etika positif, tentu bisa direkam ulang dan 
digunakan untuk menggilas manusia tanpa ampun. Harga diri manusia harus dijunjung tinggi, 
akan tetapi tidak semua perilaku yang mengatasnamakan manusia betul-betul menghormati 
harga diri manusia.  

Dalam konteks postmodernisme terhadap studi hukum ekonomi syariah, justru kian 
tersindir, karena ada hambatan wilayah normatif-subjektif antara konsep idealisme studi 
hukum ekonomi syariah dan realita masyarakat dalam menanggapainya, serta cenderung 
hampa dengan aspek yang objektif ilmiah. Sedangkan dalam Islam, kehidupan ekonomi dan 
agama merupakan satu kesatuan yang tidak terpisahkan. Keduanya menyatu menjadi satu 
kesatuan yang flowing dan fluid tetapi tidak macet dalam satu sisi. Jika tidak demikian, akan 
terjadi proses dominasi yang satu atas lainnya, sehingga menepikan aspek keilmiahan atau 
sebaliknya akan menepikan aspek normativitas yang sarat akan nilai-nilai untuk 
kesejahteraan. Untuk itu diperlukan adanya metode historis-empiris-induktif berdasarkan 
realitas dan emperis aktivitas perekonomian masyarakat yang sedang berkembang. 

Muncullah living shari’a, sebagai standar baku dalam parameter tertinggi syariah 
mu’amalah yang terhubung dengan pesan-pesan nilai yang disebutkan sebelumnya yang 
bercorak sosial-religius sebagai perjuangan postmodernisme. Adapaun hubungan living 
shari’a dengan postmodernisme pada hakekatnya merupakan percampuran sebagian atau 
seluruh pengertian modernisme, sebagai akibat, konsekuensi, perkembangan, negasi, 
penolakan, dsb. Hal ini disebabkan munculnya berbagai perspektif dan pemahaman bahwa 
masyarakat diharapkan menjunjung tinggi nilai-nilai seperti nilai-nilai agama, etika dan 
moralitas. 

Daftar Pustaka 
Abdullah, M. A. (1995). Falsafah Kalam di Era Postmodernisme. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 
Al-Sāyis, M. ‘ālî. (1970). Nash’ah al-Faqīh wa al-Ijtihād wa Aṭwāruh. Mesir: Majma’al-Buhūth 

alIslāmiyyah. 
Amal, T. A. (1993). Islam dan Tantangan Modernitas: Studi atas Pemikiran Hukum Fazlur Rahman. 

Bandung: Mizan. 
Auda, J. (2007). Maqāsid al-Sharī’ah as Philosophy of Islamic Law. London: The International Institute of 

Islamic Thought. 
Azhari, Muhammad Tahir. (1992). Negara Hukum Suatu Studi tentang Prinsip Prinsipnya Dilihat Dari 

Segi Hukum Islam, Implementasinya pada Periode Negara Madinah danMasa Kini,Jakarta: Bulan 
Bintang, 83 

Başar, İ. (2020). Impact of postmodernism in ELT. International Journal of Arts and Commerce, 9(10), 
28–38. 

Budiono, A. (2017). PENERAPAN PRINSIP SYARIAH PADA LEMBAGA KEUANGAN SYARIAH. Law and 
Justice, 2(1), Article 1. https://doi.org/10.23917/laj.v2i1.4337 

Faizal, L. (2012). Hukum yang Berkeadilan dalam Paradigma Postmodernisme di Era Globalisasi. ASAS, 
4(2). 

Fariana, A. (2017). Urgensi Fatwa MUI dalam Pembangunan Sistem Hukum Ekonomi Islam di Indonesia. 
AL-IHKAM: Jurnal Hukum & Pranata Sosial, 12(1), Article 1. https://doi.org/10.19105/al-
lhkam.v12i1.1191 

Ilham, I. (2018). Paradigma Postmodernisme; Solusi untuk Kehidupan Sosial? Jurnal Sosiologi USK 
(Media Pemikiran & Aplikasi), 12(1), Article 1. 

Irawan, M. (2018). Politik Hukum Ekonomi Syariah Dalam Perkembangan Lembaga Keuangan Syariah 
Di Indonesia. Jurnal Media Hukum, 25(1), 10–21. 

Iskandar, D., Purnamasari, E., Juansah, D. E., & Nulhakim, L. (2023). Postmodernisme: Antara Peluang 
dan Tantangan Bagi Filsafat dan Pendidikan. Mudir: Jurnal Manajemen Pendidikan, 5(1), 36–42. 

Ismail, Y. (2019). Postmodernisme dan Perkembangan Pemikiran Islam Kontemporer. Jurnal Studi Al-
Qur’an, 15(2), 235–248. 

Khoshroo, S. (2018). Islamic finance: The convergence of faith, capital, and power [PhD Thesis]. 



40                               Islamic Economic Law: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah            ISSN……………. 
Vol. 1, No. 1, Juni 2023, pp. 30-40 

 

  

Haris Diar Rizki et.al (Kritik Filsafat Postmodernisme…) 

University of Oxford. 
Malik, M. S., Malik, A., & Mustafa, W. (2011). Controversies that make Islamic banking controversial: An 

analysis of issues and challenges. American Journal of Social and Management Sciences, 2(1), 41–
46. 

Manalu, N. (2021). Teologi Dan Teknologi Dalam Pandangan Sekuralisasi Di Era Post Modernitas. 
JURNAL KADESI, 3(2), 51–84. 

Mukhlishi, M. (2014). KONSEP MAQASHID AL-SHARIAH SEBAGAI TEORI PEMBENTUKAN HUKUM 
ISLAM TAK PERNAH TUNTAS PERSPEKTIF JASSER AUDA. Al-Ulum Jurnal Pemikiran Dan 
Penelitian Ke Islaman, 1(1), Article 1. https://doi.org/10.31102/alulum.1.1.2014.12-27 

Nashihin, Husna. 2019. Proceedings of 2nd International Conference on ASIC. 
https://doi.org/10.1109/icasic.1996.562734. 

Nashihin, H. (2019). Analisis Wacana Kebijakan Pendidikan (Konsep dan Implementasi). Retrieved from 
https://books.google.co.id/books?id=SXcqEAAAQBAJ 

Nashihin, Husna. (2017). Pendidikan Karakter Berbasis Budaya Pesantren. Retrieved from 
https://books.google.co.id/books?id=X27IDwAAQBAJ 

Nashihin, Husna. (2018). Praksis Internalisasi Karakter Kemandirian di Pondok Pesantren Yatim Piatu 
Zuhriyah Yogyakarta. J-PAI: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 5(1). 
https://doi.org/10.18860/jpai.v5i1.6234 

Pawitro, U. (2010). Fenomena Post-Modernisme dalam Arsitektur Abad ke-21. Jurnal Itenas Rekayasa, 
14(1). 

Prihantoro, H. A. (2017). REVITALISASI NALAR HUKUM ISLAM: DARI GERAKAN POLITIK MENUJU 
KESADARAN ETIK. Al-A’raf : Jurnal Pemikiran Islam Dan Filsafat, 14(1), 91–116. 
https://doi.org/10.22515/ajpif.v14i1.706 

Raharjo, A. (2006). Hukum Dan Dilema Pencitraannya. Jurnal Hukum Pro Justitia, 24(1). 
Saputra, R. (2021). IMPLEMENTASI PARADIGMA POSTMODERNISME DALAM PEMBAHARUAN HUKUM 

DI INDONESIA SERTA KRITIK TERHADAPNYA. Jurnal Kajian Dan Pengembangan Umat, 4(1). 
Selan, Y. (2019). Alkitab Di Dunia Postmodern. Jurnal Luxnos, 5(2), 89–92. 
Setiawan, J., & Sudrajat, A. (2018). PEMIKIRAN POSTMODERNISME DAN PANDANGANNYA TERHADAP 

ILMU PENGETAHUAN. Jurnal Filsafat, 28(1), 25. https://doi.org/10.22146/jf.33296 
Sobon, K. (2018). Konsep tanggung jawab dalam filsafat Emmanuel Levinas. Jurnal Filsafat, 28(1), 47–

73. 
Sobon, K., & Ehaq, T. A. L. (2021). KRITIK POSTMODERNISME TERHADAP ETIKA MODERN. Jurnal 

Filsafat Indonesia, 4(2), 132–141. 
Suseno, F. M. (2005). Pijar-pijar filsafat. Yogyakarta: Kanisius. 
Syarif, F. (2019). Perkembangan Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia. Pleno Jure, 8(2), 1–16. 
Tamam, A. B. (2018). Konsep Subyek Hukum Dalam Hukum Islam, Hukum Positif dan Kompilasi Hukum 

Ekonomi Syariah. Al-Musthofa: Journal of Sharia Economics, 1(2), 107–117. 
Ulfa, Hidayatun, Sholeh Kurniandini, and Azim Miftachul Ihsan. 2023. “The Enforcement of Marriage Law 

( No 16 of 2019 ) Through The Ambassadors of Child Marriage Prevention in Tembarak District , 
Temanggung Regency I . Introduction.” Pena Justisia: Media Komunikasi Dan Kajian Hukum 22 (1): 
309–25. 

Weruin, U. U. (2018). Postmodernisme dan Hukum Kritik Postmodernisme Hukum Terhadap 
Modernisme Hukum. Jurnal Muara Ilmu Sosial, Humaniora, Dan Seni, 2(1), 240–253. 

Wibawa, G., & Muttaqin, R. (2021). Implikasi Filsafat Kritisisme Immanuel Kant Bagi Pengembangan 
Studi Hukum Ekonomi Syariah. Humantech: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, 1(1), 25–36. 

Wibawa, G., & Muttaqin, R. (2022). Implikasi Filsafat Kritisisme Immanuel Kant Bagi Pengembangan 
Studi Hukum Ekonomi Syariah. Cessie: Jurnal Ilmiah Hukum, 1(1), 19–28. 

Yusdani, Y. (2007). Islamisasi Model al-Faruqi dan Penerapannya dalam Ilmu Ekonomi Islam di 
Indonesia (Suatu Kritik Epistemik). La_Riba, 1(1), 77–94. 

Zahrah, A. (2010). Tārīkh al-Madzāhib al-Fiqhiyyah. Kairo: Mathba’al-Madanī. 
 
 
 
 
 
 
  

https://doi.org/10.31102/alulum.1.1.2014.12-27

