Islamic Economic Law: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah
Vol. 1, No. 1, Juni 2023, pp. 41-47
http://ejournal.staibrebes.ac.id/index.php/islamiceconomiclaw | ISSN ............

a1
Islam Nusantara: Studi Epistemologis dan Kritis

Alma’arif a1*

*aUIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia
Lal.maarif@gmail.com

*Correspondent Author
ARTICLE INFO ABSTRACT

. . Religion and culture are two different things but very closely related.
Amc,le history The majority of people are very complicated or quite difficult to
Received: L g _ .
26 Maret 2023 distinguish the absolute religion, and which culture becomes an
Revised: expression well as vehicle and relatively it. Of course, the inability of a
27 April 2023 person to distinguish lack of clarity is causing chaos in thinking
Accepted: epistemological side, chaos in the sense of hierarchy where the value
28 Mei 2023 associated with the higher values and the lower values, which is

absolute and which are relatively. Departing from these problems,

Keywords using the historical- anthropological approaches and methods of
Archipelagic Islam; analysis-critical then this article tries to discuss about archipelagic
Religion; Islam. The main stression is in the epistemological analysis of
Epistemology. archipelagic Islam. Critical analysis carried out toward archipelagic

Islam is expected to map it which aims unveil what should be retained
and that what should be deconstructed. The conclusion from this
study is the dialectics between religions that have moral and universal
values with the culture and traditions of the people of Indonesia to
form a distinctive style of Indonesian Islam is commonly called
archipelagic Islam. Archipelagic Islam is legitimate from the
standpoint of epistemological. Critical analysis of archipelagic Islam
yield maping, on which should be kept and which should be
deconstructed. Among the things that should be maintained is the
spirit of archipelagic Islam tolerance in diversities, appreciation of
good traditions and elasticity in reading of religious texts. The things
that should be deconstructed is the doctrine of al- Ghazali in hostile
philosophy and natural sciences and a strong guard toward myths and
mystical archipelagic Islam that impede progress and civilization.

ABSTRAK

Agama dan budaya adalah dua hal yang berbeda tetapi sangat erat kaitannya. Mayoritas orang
sangat rumit atau cukup sulit membedakan agama yang mutlak, dan yang mana budaya yang
menjadi ekspresi sekaligus wahana dan yang relatif itu. Tentu saja, tidak mampunya seseorang
untuk membedakan kekurangjelasan tersebut menimbulkan kekacauan dalam berpikir dalam
sisi epistemologis, kekacauan dalam pengertian hirarki nilai yang berkaitan dengan mana nilai
yang lebih tinggi dan mana nilai yang lebih rendah, mana yang absolut dan mana yang relatif.
Berangkat dari problematika tersebut, dengan menggunakan pendekatan historis-
antropologis dan metode analisis-Kritis maka artikel ini mencoba membahas tentang Islam
nusantara. Titik tekannya (stression) berada pada analisis epistemologis dan analisis kritis
mengenai Islam nusantara. Analisis kritis yang dilakukan terhadap Islam nusantara
diharapkan mampu memetakan Islam nusantara yang bertujuan mengungkap hal apa saja
yang harus dipertahankan dan hal apa saja yang harus didekonstruksi. Kesimpulan dari kajian
ini adalah Dialektika antara agama yang memiliki nilai moral dan universal dengan budaya dan
tradisi masyarakat Indonesia membentuk Islam yang khas ala Indonesia yang biasa disebut
Islam nusantara. Islam nusantara adalah sah dari sudut pandang epistemologis. Analisis Kkritis
terhadap Islam nusantara menghasilkan pemetaan, mengenai mana yang harus dipertahankan
dan mana yang harus didekonstruksi. Diantara hal-hal yang harus dipertahankan adalah spirit
Islam nusantara yang toleransi dalam keanekaragaman, apresiasi terhadap tradisi yang baik,
dan elastisitas atau tidak kaku dalam membaca teks keagamaan. Adapun hal-hal yang harus

&y http://ejournal.staibrebes.ac.id/index.php/islamiceconomiclaw @ islamiceconomiclaw@gmail.com


http://ejournal.staibrebes.ac.id/index.php/islamiceconomiclaw
mailto:al.maarif@gmail.com

42 Islamic Economic Law: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah ISSN................
Vol. 1, No. 1, Juni 2023, pp. 41-47

didekonstruksi adalah doktrin al-Ghazali dalam hal memusubhi filsafat dan sains alam dan
penjagaan yang Kuat terhadap mitos dan mistik oleh Islam nusantara yang menghambat
kemajuan dan peradaban.

Kata Kunci: Islam Nusantara; Agama; Epistemologi.

This is an open-access article under the CC-BY-SA license.

foNole

Pendahuluan

Usaha memperkenalkan budaya Islam (atau Islam dan budaya) yang khas Indonesia
kepada masyarakat umum, termasuk masyarakat luar negeri, yang sebagian besarnya melalui
pariwisata, selain diharapkan mempunyai dampak peningkatan kultural Islam, juga
menumbuhkan pengakuan dan penerimaan umum pada taraf internasional, khususnya taraf
dunia Islam sendiri, bahwa suatu bentuk budaya Islam di negeri kita ini adalah sepenuhnya
absah, dan tidak dapat dipandang sebagai “kurang Islami” dibanding dengan budaya Islam di
tempat-tempat lain (Nurcholish Madjid 2010).

Mungkin pernyataan serupa itu bagi sebagian orang terasa berlebihan, karena dalam
penglihatannya tidak ada masalah dalam pengakuan keabsahan bagi suatu bentuk budaya
Islam yang spesifik daerah tertentu atau kawasan tertentu. Jika memang demikian halnya,
tentu sangat menyenangkan. Tetapi betapa sering pengalaman pribadi orang Muslim
Indonesia yang harus menerangkan dan membela kekhasan budaya Islamnya berhadapan
dengan sikap tidak mengesahkan dan tidak mengakui dari sesama saudara Muslimnya dari
tempat, negara atau bangsa lain. Lebih dari itu, di kalangan kaum Muslimin Indonesia pun
pandangan mengenai masalaha agama dan budaya itu kebanyakan belum jelas benar.
Ketidakjelasan itu dengan sendirinya berpengaruh kepada bagaimana penilaian tentang absah
atau tidaknya suatu ekspresi kultural yang khas Indonesia, bahkan mungkin khas daerah
tertentu Indonesai (Nurcholish Madjid 2010).

Sebagaimana telah diinsafi oleh para ahli bahwa antara agama dan budaya memang
berbeda. Karena agama an sich bernilai mutlak, tidak berubah mengikuti waktu dan tempat.
Sementara budaya, sekalipun yang berdasarkan agama, dapat berubah dari waktu ke waktu
dan dari tempat ke tempat. Kebanyakan budaya berdasarkan agama, namun tidak pernah
terjadi sebaliknya, yakni agama berdasarkan budaya. Oleh karena itu, agama (wahyu) adalah
primer dan budaya adalah sekunder. Namun, antara yang primer (wahyu) dan sekunder
(budaya) saling berkaitan dan tidak dapat dipisahkan , sebab wahyu telah turun dalam ruang
dan waktu dalam kehidupan manusia yang sudah punya budaya. Hal ini berarti dapat
dikatakan pula agama bersifat absolut, berlaku untuk setiap ruang dan waktu, sedangkan
budaya adalah relatif (subordinat terhadap agama, ekspresi hidup keagamaan), yang terbatas
pada ruang dan waktu.

Pembicaraan mengenai agama dan budaya di sini menjadi sangat krusial, dan sekali lagi
dapat dikatakan bahwa antara keduanya dalam hampir semua hal tidak dapat dipisahkan,
namun tetap ada perbedaan. Tetapi yang menjadi masalah adalah, mayoritas orang sangat
rumit atau cukup sulit membedakan agama yang mutlak, dan yang mana budaya yang menjadi
ekspresi sekaligus wahana dan yang relatif itu. Tentu saja, tidak mampunya seseorang untuk
membedakan kekurangjelasan tersebut menimbulkan kekacauan dalam berpikir dalam sisi
epistemologis, kekacaauan dalam pengertian hierarki nilai yang berkaitan dengan mana nilai
yang lebih tinggi dan mana nilai yang lebih rendah, mana yang absolut dan mana yang relatif.

Adanya kecenderungan orang Islam untuk memutlakkan sesuatu yang nilai sesungguhnya
adalah relatif belaka, meskipun sesuatu itu memang memilki arti penting dilihat dari sudut
pandang kultural dan historis. Banyak dari hal-hal yang sesungguhnya tidak lebih dari hasil
dialog antara Islam yang universal dengan situasi nyata ruang dan waktu yang particular
((Nurcholish Madjid 2010). Oleh karena itu, persoalan yang mengemuka berikutnya yang

Alma’arif et.al (Islam Nusantara: Studi...)


http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ISSN ... Islamic Economic Law: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 43
Vol. 1, No. 1, Juni 2023, pp. 41-47

secara kongkrit adalah apakah setiap ekspresi keagamaan (misalnya cara berpakaian, cara
makan, cara pengobatan misalnya) yang datang dari tempat lain (dari Arab misalnya), harus
dianggap sebagai ekspresi keagamaan yang serta merta bernilai mutlak sehingga harus
berlaku di semua tempat? Bagaimana jika hal itu memungkinkannya bahwa hal itu tidak lebih
hanyalah sekedar dialog Islam yang memiliki nilai universal dengan budaya manusia yang
berada dalam ruang dan waktu tertentu yang partikular?

Berangkat dari problematika yang telah dideskripsikan di atas, dengan menggunakan
pendekatan historis-antropologis dan metode analisis-kritis maka artikel ini mencoba
membahas tentang Islam nusantara yang sebenarnya sudah banyak dan sudah lama
dibicarakan oleh tokoh-tokoh intelektual Indonesia seperti Nurcholish Madjid, Abdurrahman
Wahid, Azyumardi Azra dan lain-lain, bahkan “secara resmi” nomenklatur Islam Nusantara
telah dilaunching belum lama ini secara nasional, sehingga memantik reaksi banyak kalangan
biasa bahkan kalangan intelektual, baik dalam jalur lintasan pro maupun kontra.

Metode

Jenis penelitian ini merupakan penelitian kualitatif. Metode yang digunakan dalam kajian
ini adalah kajian pustaka (literature research), yaitu segala upaya yang dilakukan oleh penulis
untuk memperoleh dan menghimpun segala infromasi yang relevan dengan masalah yang
diteliti. Kajian ini memuat beberapa teori yang saling berkaitan satu sama lain yang didukung
oleh data-data dari sumber pustaka yang mendukung. Data-data yang ditemukan kemudian di
bahas dan dianalisis secara induktif untuk menghasilkan kesimpulan.

Hasil dan Pembahasan

Keberadaan artikel ini di antara sekian banyak tulisan atau artikel mengenai Islam
nusantara yang telah ditulis dan diperbincangkan banyak kalangan adalah berada pada
wilayah titik tekan (stression) analisis epistemologis dan analisis kritis mengenai Islam
nusantara. Analisis kritis yang dilakukan terhadap Islam nusantara diharapkan mampu
memetakan Islam nusantara yang bertujuan mengungkap hal apa saja yang harus
dipertahankan dan hal apa saja yang harus didekonstruksi. Dari eksistensi artikel yang
demikian ini, diharapkan pembacaan Islam nusantara menjadi komprehensif dan holistik.
Basis Epistemologis Islam Nusantara

Tatkala membahas epistemologi, berarti memperbincang-

kan teori pengetahuan (yang mencakup dari mana pengetahuan itu muncul dan bagaimana
cara pengetahuan itu diperoleh). Epistemologi yang dimaksud dalam artikel ini untuk menggali
lebih dalam bagaimana ketika agama Islam itu turun di dalam ruang dan waktu tertentu (turun
dalam sebuah masyarakat dan budaya Arab). Dari pembahasan ini nantinya dapat dimengerti
mana spirit Islam dan mana yang hanya budaya. Sehingga dari pembahasan ini pula
diharapkan mampu menjawab pertanyaan yang muncul yaitu apakah Islam nusantara itu
suatu ekspresi kultural khas Islam Indonesia yang absah jika dipandang dalam kerangka
epistemologi?

Sesungguhnya bukti-bukti menunjukkan bahwa pada dasarnya Nabi Muhammad adalah
seorang tokoh reformasi moral untuk umat manusia dan bahwa di samping keputusan-
keputusan yang kadangkala diambilnya untuk maksud tertentu, jarang sekali beliau berpaling
atau meninggalkan legislasi umum sebagai suatu cara untuk memajukan Islam. Di dalam al-
Qur’an sendiri, legislasi umum merupakan bagian kecil dari ajaran Islam. Tetapi pernyataan-
pernyataan al-Qur’an yang merupakan umum sangat jelas mengekspresikan sifatnya yang
situasional. Misalnya pernyataan mengenai perang dan damai di antara kaum muslimin
dengan musuh-musuh mereka sangat bersifat situasional-walaupun memang menunjukkan
suatu karakter yang umum mengenai sikap ideal kaum Muslimin ketika menghadapi musuh
dalam peperangan yang besar, namun pernyataan-pernyataan ini sedemikian situasionalnya
sehingga hanya dapat dipandang sebagai quasi hukum, bukan sebagai hukum secara tegas dan
jelas (Fazlur Rahman 1965).

Nabi Muhammad yang hingga akhir hayatnya senantiasa sibuk melakukan perjuangan yang

Alma’arif et.al (Islam Nusantara: Studi...)



44 Islamic Economic Law: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah ISSN................
Vol. 1, No. 1, Juni 2023, pp. 41-47

berat di bidang moral dan politik melawan orang-orang Makkah khususnya dan orang-orang
Arab umumnya dan mengorganisir negara ummat, hampir tidak memiliki waktu untuk
mentapkan peraturan mendetail mengenai kehidupan manusia. Sesungguhnya umat Muslim
pada masa itu tetap melakukan kesibukan mereka seperti biasa dan melakukan transaksi
mereka sehari-hari, mereka menyelesaikan masalah- masala bisnis di antara sesama mereka
berdasarkan akal pikiran dan adat istiadat yang tetap dibiarkan utuh oleh Nabi setelah
modifikasi-modifikasi tertentu (Fazlur Rahman 1965).

Dapat dikatakan bahwa Nabi Muhammad datang bukanlah untuk menghapus budaya Arab
secara totalitas setelah beliau ditunjuk langsung oleh Allah menjadi seorang Nabi dan Rasul,
namun Nabi Muhammad tetap membiarkan aktivitas orang Arab keseharian mereka bahkan
memelihara budaya Arab tersebut selama masih dalam koridor dan prinsip-prinsip moralitas
yang sesuai dengan al-Qur’an dan tidak bertentangan dengan kemanusiaan.

Kita menemukan sebuah bukti yang nyata sekali bahwa sekalipundidalamsembahyang-
sembahyangformaldandalamcara- cara yang mendetail untuk melakukan sembahyang-
sembahyang tersebut Nabi Muhammad tidak memberikan contoh yang kaku. Hanya di dalam
mengambil kebijaksanaan-kebijaksanaan penting yang berhubungan dengan agama dan
negara dan dalam prinsip- prinsip moralitas, Nabi bertindak secara formal; tetapi di dalam hal
ini pun Nabi selalu meminta saran-saran dari para sahabat, biak secara terbuka maupun secara
diam-diam. “Dengan suatu cara yang sangat mengagumkan pada diri Nabi yang merupakan
otoritas relijius dan demokrasi terpadu dengan sempurna (Fazlur Rahman 1965).

Tidak adanya Nabi memberikan contoh yang kaku dan detail memberikan signifikansi
(pengertian dan makna) bahwa Nabi tidak melarang adanya interpretasi (interpretation,
exegesis) dan adaptasi (adaptation) mengenai prilaku atau praktek yang dilakukannya di
beberapa tempat dan situasi, karena dalam prakteknya, tidak ada dua buah kasus yang sama
latar belakang situasionalnya baik secara moral, psikologis maupun material.

Adapun prihal bagaimana kehadiran Islam di tanah Arab dalam menghadapi konteks
masyarakat dan budaya Arab, telah dilakukan penelitian mendalam oleh Ali Sodiqin dalam
disertasinya. Ali Sodigin memetakan ada tiga hal yaitu8:

1. Tahmil (adoptive-complement)

Tahmil (adotive-complement) merupakan sikap apresiatif al-Quran yang diberikan
terhadap budaya Arab tersebut. Al-Qur’an hanya menerima dan tidak merubah substansinya
dan memberikan tambahan informasi mengenai moral dan etika yang sebaiknya dilakukan dan
tidak bersifat mengikat. Sikap ini ditunjukkan dengan adanya ayat-ayat al-Qur’an yang
menerima dan melanjutkan keberadaaan tradisi tersebut serta menyempurnakan aturannya.
Apresiasi tersebut tercermin dalam ketentuan atau aturan yang bersifat umum, artinya ayat-
ayat yang mengatur tidak menyentuh masalah yang paling mendasar dan nuansanya berupa
anjuran dan bukan perintah. Termasuk dalam kelompok ini adalah masalah perdagangan dan
peghormatan bulan-bulan haram.

2. Tahrim (destructive)

Tahrim merupakan penolakan 100% yang dilakukan oleh al-Qur’an terhadap budaya
masyarakat yang berkembang. Sikap ini ditunjukkan dengan adanya pelarangan terhadap
tradisi yang di maksud oleh al-Qur’an serta adanya ancaman bagi para pelakunya. Termasuk
dalam kategori ini adalah kebiasaan berjudi, minum khamar, praktik riba, dan perbudakan.

3. Taghyir (adoptive-reconstructive)

Taghyir adalah sikap al-Qur'an yang menerima tradisi Arab, tetapi al-Qur’an
memodifikasinya sedemikian rupa sehingga berubah karakter dasarnya. Al-Qur’an tetap
menggunakan simbol- simbol atau pranata sosial yang ada. Namun keberlakuannya
disesuaikan dengan welstanschung ajaran Islam sehingga karakter aslinya berubah. Al-Qur’an
mentransformasikan nilai-nilainya ke dalam tradisi yang ada dengan cara menambah
beberapa ketentuan dalam tradisi tersebut. Di antara adat-istiadat Arab yang termasuk dalam
kategori ini adalah: pakaian dan aurat perempuan, lembaga perkawinan, anak angkat, hukum
waris, dan gishash- diyat.

Dari penjelasan di atas, dapat ditarik benang merah yang sangat jelas bahwa secara

Alma’arif et.al (Islam Nusantara: Studi...)



ISSN ... Islamic Economic Law: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 45
Vol. 1, No. 1, Juni 2023, pp. 41-47

epistemologi, yang terpenting dan harus diberlakukan di semua waktu, situasi dan kondisi
adalah nilai moral atau spirit ajaran Islamnya. Nilai moral itulah yang biasa disebut sebagai inti
sari ajaran Islam yang hsalih likulli zaman wa makan. Tradisi-tradisi di Indonesia yang sudah
mengakar kuat saat Islam masuk ke Indonesia telah direspon oleh ulama penyebar Islam ke
nusantara dalam tiga kerangka itu yaitu tahmil (mengadopsi budaya dan tradisi Indonesia
yang tidak bertentangan dengan spirit Islam), tahrim (menghilangkan budaya dan tradisi yang
tidak sesuai dengan spirit Islam seperti sistem kasta) dan taghyir (merekonstruksi budaya dan
tradisi seperti sesajen untuk para dewa atau kekuatan ghaib direkonstruksi menjadi simbol-
simbol yang bermakna untuk mengesakan Tuhan). Saat Islam telah masuk ke Indonesia dan
sudah melewati tiga proses tersebut, maka itulah yang disebut Islam nusantara.

Barangkali harus ditegaskan lagi bahwa persoalan yang coba dikemukakan bukan hanya
persoalan sekedar hasil dialog kultural antara keuniversalan Islam dan kekhasan suatu
kawasan atau zaman itu absah atau tidak, tetapi yang lebih penting dari itu adalah sebuah
paradigma berpikir bahwa hasil dialog kultural dari kedua aspek, yaitu universalitas Islam dan
partikular (budaya tertentu) tidak saja absah, tetapi merupakan kreativitas kultural yang amat
berharga. Dengan Kkreativitas kultural tersebut, suatu sistem ajaran universal (agama)
menemukan relevansinya dengan tuntutan khusus dan nyata para pemeluknya, sesuai dengan
ruang dan waktu, sehingga menemukan dinamika dan vitalitas bagi kehidupan sesuai dengan
konteks zaman dan tepat.

Islam Nusantara: Tafsir Kontekstual terhadap Agama Islam dalam Menghadapi Realitas
Kebudayaan dan Masyarakat Indonesia

Arab yang pulang balik ke alam Melayu ramai di antara mereka itu telah memeluk Islam di
tahun 630/9 H, karena di tahun itu, seluruh kabilah-kabilah Arab mengantar rombongan-
rombongan itu, termasuk rombongan dari Yaman dan Hadramaut, dan anggota rombongan itu
memeluk Islam. Islam di tahun 630 M/9 H itu berkembang luas di Selatan semenanjung Arab
sehingga Nabi SAW mengantar sahabat Mu’adz ibn Jabal ke Yaman untuk mengajar al-Quran
dan hukum-hukum agama (Madya Wan Hussein Azmi 1989).

Terdapat dari karangan tua China mengatakan ada sebuah kerajaan yang bernama Ta
Shi/Ta Chi di gugusan pulau-pulau Melayu, dan kerajaan ini telah mengikat hubungan
diplomatik dengan Cina dari tahun 630 M. Hingga tahun 655 M dan Ta Chi adalah nama yang
diberi oleh orang-orang Islam gugusan pulau- pulau Melayu di Pertengahan abad ke VII M.
Dakwabh Islamiyah pun telah tiba di alam Melayu/gugusan pulau-pulau Melayu di sekitar tahun
630 M, yaitu di zaman hidup Nabi SAW atau di pertengahan abad VII masehi. Hakikat ini telah
diakui di “seminar sejarah masuknya Islam ke Indonesia” yang telah diadakan di Medan,
Indonesia tahun 1936 M10
a. Minimal ada tiga teori tentang kedatangan Islam ke alam Melayu yaitu:

b. Datangnya secara langsung dari Arab. Dasar teori ini yaitu karena Muslimin alam
Melayu berpegang pada mazhab Syafi'i yang lahir di semenanjung tanah Arab, teori ini
didukung oleh Sir John Crowford.

C. Datangnya dari India.

Teori ini lahir setelah tahun 1883 M, dibawa oleh Snouck Hurgronje. Teori ini didukung
oleh banyak ilmuwan seperti Gonda Marrison, R.A. Kern, C.A.O. Van Nieuwenhuize, Van Ronkel.
Dasar teori ini yaitu adanya perhubungan perniagaan yang teguh antara India dengan gugusan
pulau-pulau Melayu.

d. Datangnya dari Cina

Teori ini dikemukakan oleh Emanuel Godinho de Eradie seorang scientiss Spanyol yang
menulis tahun 1613 . katanya: “Sesungguhnya akidah Muhammad telah diterima di Patani dan
Pam di pantai Timur kemudian diterima dan diperkembangkan oleh Permaicuri (yaitu
Parameswara) di tahun 1411 M.11

Dalam tahun 1906 sarjana Snouck Hurgronje berkata bahwa: “Islam imported from
India”. Menilik laporan Maharajo Kao Tsung dari dinasti T’ang maka dalam tahun-tahun 651,

Alma’arif et.al (Islam Nusantara: Studi...)



46 Islamic Economic Law: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah ISSN................
Vol. 1, No. 1, Juni 2023, pp. 41-47

713 dan 726 tidaklah ada jalan pelayaran lain kecuali Selata Malaka. Bukan tidak mungkin pula
bangsa Arab telah memetakan negeri- negeri sepanjang pantai Melaka, mengingat tahun 700
dari kalangan bangsa Arab telah lahir ilmu-ilmu dan sejarawan antara lain al-Juwaini. Dalam
perjalanan pelayaran mereka tentu mereka mengamati pegaruh Hindu sepanjang pantai
Melaka.

Simpulan

Islam nusantara adalah Islam yang khas. Islam nusantara yang khas itu jika dipandang
dari sudut pandang epistemologi (teori pengetahuan) adalah absah. Sebab Islam nusantara
adalah Islam yang secara substansi sebagaimana yang ada di Arab (di mana al-Qur’an dan Nabi
yang diberi al-Qur’an diutus di sana) yang telah mengalami sebuah proses dialektika aktif
antara agama dengan budaya dan tradisi masyarakat yang eksistensinya tidak terlepas dalam
ruang dan waktu tertentu. Dialektika antara agama yang memiliki nilai moral dan universal
dengan budaya dan tradisi masyarakat Indonesia tersebutlah membentuk Islam yang khas ala
Indonesia yang biasa disebut Islam nusantara.

Menganalisis secara kritis terhadap Islam nusantara menghasilkan sebuah pemetaan. Di
antara pemetaan yang dihasilkan adalah ada hal-hal yang harus dipertahankan dari Islam
nusantara, dan ada hal-hal yang harus didekonstruksi. Diantara hal-hal yang harus
dipertahankan adalah spirit Islam nusantara yang toleransi dalam keanekaragaman, apresiasi
terhadap tradisi yang baik, dan elastisitas atau tidak kaku dalam membaca teks keagamaan.
Adapun hal-hal yang harus didekonstruksi adalah doktrin al-Ghazali dalam hal memusuhi
filsafat dan sains alam dan penjagaan yang kuat terhadap mitos dan mistik oleh Islam
nusantara yang menghambat kemajuan dan peradaban.

Daftar Pustaka

Azmi, Madya Wan Hussein. dalam A. Hassjimy, Sejarah Masuk dan Berkembangnya Islam di Indonesia,
Bandung: Alma’arif, 1989.

Blackburn, Simon. The Oxford Dictionary of Philosophy, edisi bahasa Indonesia, terj. Yudi Santoso,
Kamus Filsafat, cet. i, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2013.

Hall, D.G.E. a History of South East Asia, London Macmillan & Co Ltd. 1960.

Hitti, Philip K. History of The Arabs, terj. Cecep Lukman Yasin, Jakarta: Serambi, 2010.

Jalil, Abdul. “Kerajaan Islam Perlak, Poros Aceh, Demak- Termate”, dalam dalam A. Hassjimy, Sejarah
Masuk dan Berkembangnya Islam di Indonesia, Bandung: Alma’arif, 1989.

Jurnal Kajian Lemhannas RI Edisi 14 Desember 2012.

Karim, M. Abdul. Islam Nusantara, cet I, Yogtakarta: Pustaka Book Publisher, 2007.

Madjid, Nurcholish. Islam Agama Kemanusiaan: Membangun Tradisi dan Visi Baru Islam Indonesia, cet.
iv, Jakarta: Dian Rakyat, 2010.

Ma’arif, Ahmad Syafi'i. “Sublimitas Islam di Indonesia”, dalam Pengantar buku M. Abdul Karim, Islam
Nusantara, Yogtakarta: Pustaka Book Publisher, 2007.

Nashihin, Husna. 2019. Proceedings of 2nd International Conference on ASIC.
https://doi.org/10.1109/icasic.1996.562734.

Nashihin, H. (2019). Analisis Wacana Kebijakan Pendidikan (Konsep dan Implementasi). Retrieved from
https://books.google.co.id/books?id=SXcqEAAAQBA]

Nashihin, Husna. (2017). Pendidikan Karakter Berbasis Budaya Pesantren. Retrieved from
https://books.google.co.id/books?id=X27IDwAAQBA]

Nashihin, Husna. (2018). Praksis Internalisasi Karakter Kemandirian di Pondok Pesantren Yatim Piatu
Zuhriyah Yogyakarta. J-PAL: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 5(1).
https://doi.org/10.18860/jpai.v5i1.6234

Nugroho, Heru. “Dekonstruksi Wacana SARA Negara dan Implikasinya Terhadap Kemajemukan
Masyarakat Indonesia”. Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik UGM, Volume I Nomor 2, Nopember
1997.

Rahman, Fazlur. Islamic Methodology in History, Pakistan, Islamic Research Institute, 1965.

Rahmat, Imdadun. “Islam Pribumi, Islam Indonesia” dalam Islam Pribumu: Mendialogkan Agama
Membaca Realitas, Indadun Rahmat (et.al), Jakarta: Erlangga, 2003.

Sodiqgin, Ali. Antropologi al-Qur’an, Model Dialektika Wahyu dan Budaya, Yogyakarta: ar-Ruzz Media
Group, 2008.

Alma’arif et.al (Islam Nusantara: Studi...)



ISSN ... Islamic Economic Law: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 47
Vol. 1, No. 1, Juni 2023, pp. 41-47

Suparjo, “Islam dan Budaya: Strategi Kultural Walisongo dalam Membangun Masyarakat Muslim
Indonesia”, Jurnal Komunika, Fakultas Dakwah STAIN Purwokerto, Vol.2 No.2 Jul-Des 2008.

Syahrur, Muhammad. Dirasat Islamiyah Mu’ashirah: Nahwa Ushul al-Jadidah li al-Figh al-Islami,
Damaskus: al-Ahali, 2000.

Ulfa, Hidayatun, Sholeh Kurniandini, and Azim Miftachul Thsan. 2023. “The Enforcement of Marriage Law
(No 16 0of 2019 ) Through The Ambassadors of Child Marriage Prevention in Tembarak District,
Temanggung Regency 1. Introduction.” Pena Justisia: Media Komunikasi Dan Kajian Hukum 22 (1):
309-25.

Watt, W. Montgomerry. The Influence of Islam on Medievel Europe, edisi bahasa Indonesia, Islam dan
Peradaban Dunia: Pengaruh Islam atas Eropa Abad Pertengahan, terj. Hendro Prasetyo, Jakarta:
Gramedia Pustaka Utama, 1995.

Alma’arif et.al (Islam Nusantara: Studi...)



