
 

Islamic Economic Law: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah  
Vol. 1, No. 1, Juni 2023, pp. 41-47 

http://ejournal.staibrebes.ac.id/index.php/islamiceconomiclaw  | ISSN ............  
  

    41 

         http://ejournal.staibrebes.ac.id/index.php/islamiceconomiclaw                       islamiceconomiclaw@gmail.com 

Islam Nusantara: Studi Epistemologis dan Kritis 

Alma’arif a,1,* 

*a UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia 
1 al.maarif@gmail.com  
*Correspondent Author 
 

A R T I C L E  I N F O   A B S T R A C T   

 

Article history 
Received: 
26 Maret 2023 
Revised: 
27 April 2023 
Accepted: 
28 Mei 2023 
 

 Religion and culture are two different things but very closely related. 
The majority of people are very complicated or quite difficult to 
distinguish the absolute religion, and which culture becomes an 
expression well as vehicle and relatively it. Of course, the inability of a 
person to distinguish lack of clarity is causing chaos in thinking 
epistemological side, chaos in the sense of hierarchy where the value 
associated with the higher values and the lower values, which is 
absolute and which are relatively. Departing from these problems, 
using the historical- anthropological approaches and methods of 
analysis-critical then this article tries to discuss about archipelagic 
Islam. The main stression is in the epistemological analysis of 
archipelagic Islam. Critical analysis carried out toward archipelagic 
Islam is expected to map it which aims unveil what should be retained 
and that what should be deconstructed. The conclusion from this 
study is the dialectics between religions that have moral and universal 
values with the culture and traditions of the people of Indonesia to 
form a distinctive style of Indonesian Islam is commonly called 
archipelagic Islam. Archipelagic Islam is legitimate from the 
standpoint of epistemological. Critical analysis of archipelagic Islam 
yield maping, on which should be kept and which should be 
deconstructed. Among the things that should be maintained is the 
spirit of archipelagic Islam tolerance in diversities, appreciation of 
good traditions and elasticity in reading of religious texts. The things 
that should be deconstructed is the doctrine of al- Ghazali in hostile 
philosophy and natural sciences and a strong guard toward myths and 
mystical archipelagic Islam that impede progress and civilization. 
 

 

Keywords 
Archipelagic Islam; 
Religion; 
Epistemology. 

 

A B S T R A K   

 
Agama dan budaya adalah dua hal yang berbeda tetapi sangat erat kaitannya. Mayoritas orang 
sangat rumit atau cukup sulit membedakan agama yang mutlak, dan yang mana budaya yang 
menjadi ekspresi sekaligus wahana dan yang relatif itu. Tentu saja, tidak mampunya seseorang 
untuk membedakan kekurangjelasan tersebut menimbulkan kekacauan dalam berpikir dalam 
sisi epistemologis, kekacauan dalam pengertian hirarki nilai yang berkaitan dengan mana nilai 
yang lebih tinggi dan mana nilai yang lebih rendah, mana yang absolut dan mana yang relatif. 
Berangkat dari problematika tersebut, dengan menggunakan pendekatan historis-
antropologis dan metode analisis-kritis maka artikel ini mencoba membahas tentang Islam 
nusantara. Titik tekannya (stression) berada pada  analisis  epistemologis  dan  analisis kritis 
mengenai Islam nusantara. Analisis kritis yang dilakukan terhadap Islam nusantara 
diharapkan mampu memetakan Islam nusantara yang bertujuan mengungkap hal apa saja 
yang harus dipertahankan dan hal apa saja yang harus didekonstruksi. Kesimpulan dari kajian 
ini adalah Dialektika antara agama yang memiliki nilai moral dan universal dengan budaya dan 
tradisi masyarakat Indonesia membentuk Islam yang khas ala Indonesia yang biasa disebut 
Islam nusantara. Islam nusantara adalah sah dari sudut pandang epistemologis. Analisis kritis 
terhadap Islam nusantara menghasilkan pemetaan, mengenai mana yang harus dipertahankan 
dan mana yang harus didekonstruksi. Diantara hal-hal yang harus dipertahankan adalah spirit 
Islam nusantara yang toleransi dalam keanekaragaman, apresiasi terhadap tradisi yang baik, 
dan elastisitas atau tidak kaku dalam membaca teks keagamaan. Adapun hal-hal yang harus 

 

http://ejournal.staibrebes.ac.id/index.php/islamiceconomiclaw
mailto:al.maarif@gmail.com


42                               Islamic Economic Law: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah            ISSN……………. 
Vol. 1, No. 1, Juni 2023, pp. 41-47 

 

  

Alma’arif et.al (Islam Nusantara: Studi…) 

Pendahuluan 
Usaha memperkenalkan budaya Islam (atau Islam dan budaya) yang khas Indonesia 

kepada masyarakat umum, termasuk masyarakat luar negeri, yang sebagian besarnya melalui 
pariwisata, selain diharapkan mempunyai dampak peningkatan kultural Islam, juga 
menumbuhkan pengakuan dan penerimaan umum pada taraf internasional, khususnya taraf 
dunia Islam sendiri, bahwa suatu bentuk budaya Islam di negeri kita ini adalah sepenuhnya 
absah, dan tidak dapat dipandang sebagai “kurang Islami” dibanding dengan budaya Islam di 
tempat-tempat lain (Nurcholish Madjid 2010). 

Mungkin pernyataan serupa itu bagi sebagian orang terasa berlebihan, karena dalam 
penglihatannya tidak ada  masalah dalam pengakuan keabsahan bagi suatu bentuk budaya  
Islam yang spesifik daerah tertentu atau kawasan tertentu. Jika memang demikian halnya, 
tentu sangat menyenangkan. Tetapi betapa sering pengalaman pribadi orang Muslim 
Indonesia yang harus menerangkan dan membela kekhasan budaya Islamnya berhadapan 
dengan sikap tidak mengesahkan dan tidak mengakui dari sesama saudara Muslimnya dari 
tempat, negara atau bangsa lain. Lebih dari itu, di kalangan kaum Muslimin Indonesia pun 
pandangan mengenai masalaha agama dan budaya itu kebanyakan belum jelas benar. 
Ketidakjelasan itu dengan sendirinya berpengaruh kepada bagaimana penilaian tentang absah 
atau tidaknya suatu ekspresi kultural yang khas Indonesia, bahkan mungkin khas daerah 
tertentu Indonesai (Nurcholish Madjid 2010). 

Sebagaimana telah diinsafi oleh para ahli bahwa antara agama dan budaya memang 
berbeda. Karena agama an sich bernilai mutlak, tidak berubah mengikuti waktu dan tempat. 
Sementara budaya, sekalipun yang berdasarkan agama, dapat berubah dari waktu ke waktu 
dan dari tempat ke tempat. Kebanyakan budaya berdasarkan agama, namun tidak pernah 
terjadi sebaliknya, yakni agama berdasarkan budaya. Oleh karena itu, agama (wahyu) adalah 
primer dan budaya adalah sekunder. Namun, antara yang primer (wahyu) dan sekunder 
(budaya) saling berkaitan dan tidak dapat dipisahkan , sebab wahyu telah turun dalam ruang 
dan waktu dalam kehidupan manusia yang sudah punya budaya. Hal ini berarti dapat 
dikatakan pula agama bersifat absolut, berlaku untuk setiap ruang dan waktu, sedangkan 
budaya adalah relatif (subordinat terhadap agama, ekspresi hidup keagamaan), yang terbatas 
pada ruang dan waktu. 

Pembicaraan mengenai agama dan budaya di sini menjadi sangat krusial, dan sekali lagi 
dapat dikatakan bahwa antara keduanya dalam hampir semua hal tidak dapat  dipisahkan, 
namun tetap ada perbedaan. Tetapi yang menjadi masalah adalah, mayoritas orang sangat 
rumit atau cukup sulit membedakan agama yang mutlak, dan yang mana budaya yang menjadi 
ekspresi sekaligus wahana dan yang relatif itu. Tentu saja, tidak mampunya seseorang untuk 
membedakan kekurangjelasan tersebut menimbulkan kekacauan dalam berpikir dalam sisi 
epistemologis, kekacaauan dalam pengertian hierarki nilai yang berkaitan dengan mana nilai 
yang lebih tinggi dan mana nilai yang lebih rendah, mana yang absolut dan mana yang relatif. 

Adanya kecenderungan orang Islam untuk memutlakkan sesuatu yang nilai sesungguhnya 
adalah relatif belaka, meskipun sesuatu itu memang memilki arti penting dilihat dari sudut 
pandang kultural dan historis. Banyak dari hal-hal yang sesungguhnya tidak lebih dari hasil 
dialog antara Islam yang universal dengan situasi nyata ruang dan waktu yang particular 
((Nurcholish Madjid 2010). Oleh karena itu, persoalan yang mengemuka berikutnya yang 

didekonstruksi adalah  doktrin al-Ghazali dalam hal memusuhi filsafat dan sains alam dan 
penjagaan yang kuat terhadap mitos dan mistik oleh Islam nusantara yang menghambat 
kemajuan dan peradaban. 
 
Kata Kunci: Islam Nusantara; Agama; Epistemologi. 
 

This is an open-access article under the CC–BY-SA license.    

 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ISSN ……………….. Islamic Economic Law: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 43 
 Vol. 1, No. 1, Juni 2023, pp. 41-47 

 

 Alma’arif et.al (Islam Nusantara: Studi…) 

secara kongkrit adalah apakah setiap ekspresi keagamaan (misalnya cara berpakaian, cara 
makan, cara pengobatan misalnya) yang datang dari tempat lain (dari Arab misalnya), harus 
dianggap sebagai ekspresi keagamaan yang serta merta bernilai mutlak sehingga harus 
berlaku di semua tempat? Bagaimana jika hal itu memungkinkannya bahwa hal itu tidak lebih 
hanyalah sekedar dialog Islam yang memiliki nilai universal dengan budaya manusia yang 
berada dalam ruang dan waktu tertentu yang partikular? 

Berangkat dari problematika  yang  telah  dideskripsikan di atas, dengan menggunakan 
pendekatan historis-antropologis dan metode analisis-kritis maka artikel ini mencoba 
membahas tentang Islam nusantara yang sebenarnya sudah banyak dan sudah lama 
dibicarakan oleh tokoh-tokoh intelektual Indonesia seperti Nurcholish Madjid, Abdurrahman 
Wahid, Azyumardi Azra dan lain-lain, bahkan “secara resmi” nomenklatur Islam Nusantara 
telah dilaunching belum lama ini secara nasional, sehingga memantik reaksi banyak kalangan 
biasa bahkan kalangan intelektual, baik dalam jalur lintasan pro maupun kontra. 

Metode  
Jenis penelitian ini merupakan penelitian kualitatif. Metode yang digunakan dalam kajian 

ini adalah kajian pustaka (literature research), yaitu segala upaya yang dilakukan oleh penulis 
untuk memperoleh dan menghimpun segala infromasi yang relevan dengan masalah yang 
diteliti. Kajian ini memuat beberapa teori yang saling berkaitan satu sama lain yang didukung 
oleh data-data dari sumber pustaka yang mendukung. Data-data yang ditemukan kemudian di 
bahas dan dianalisis secara induktif untuk menghasilkan kesimpulan. 

 

Hasil dan Pembahasan 
Keberadaan artikel ini di antara sekian banyak tulisan atau artikel mengenai Islam 

nusantara yang telah ditulis dan diperbincangkan banyak kalangan adalah berada pada 
wilayah titik tekan (stression) analisis epistemologis dan analisis kritis mengenai Islam 
nusantara. Analisis kritis yang dilakukan terhadap Islam nusantara diharapkan mampu 
memetakan Islam nusantara yang bertujuan mengungkap hal apa saja yang harus 
dipertahankan dan hal apa saja yang harus didekonstruksi. Dari eksistensi artikel yang 
demikian ini, diharapkan pembacaan Islam nusantara menjadi komprehensif dan holistik. 
Basis Epistemologis Islam Nusantara 

Tatkala membahas epistemologi, berarti memperbincang- 
kan teori pengetahuan (yang mencakup dari mana pengetahuan itu muncul dan bagaimana 

cara pengetahuan itu diperoleh). Epistemologi yang dimaksud dalam artikel ini untuk menggali 
lebih dalam bagaimana ketika agama Islam itu turun di dalam ruang dan waktu tertentu (turun 
dalam sebuah masyarakat dan budaya Arab). Dari pembahasan ini nantinya dapat dimengerti 
mana spirit Islam dan mana yang hanya budaya. Sehingga dari pembahasan ini pula 
diharapkan mampu menjawab pertanyaan yang muncul yaitu apakah Islam nusantara itu 
suatu ekspresi kultural khas Islam Indonesia yang absah jika dipandang dalam kerangka 
epistemologi? 

Sesungguhnya  bukti-bukti   menunjukkan   bahwa   pada dasarnya Nabi Muhammad adalah 
seorang  tokoh  reformasi moral untuk umat manusia dan bahwa di samping keputusan- 
keputusan yang kadangkala diambilnya untuk maksud tertentu, jarang sekali beliau berpaling 
atau meninggalkan legislasi umum sebagai suatu cara untuk memajukan Islam. Di dalam al-
Qur’an sendiri, legislasi umum merupakan bagian kecil dari ajaran Islam. Tetapi pernyataan-
pernyataan al-Qur’an yang merupakan umum sangat jelas mengekspresikan sifatnya yang 
situasional. Misalnya pernyataan mengenai perang dan damai di antara kaum muslimin 
dengan musuh-musuh mereka sangat bersifat situasional-walaupun memang menunjukkan 
suatu karakter yang umum mengenai sikap ideal kaum Muslimin ketika menghadapi musuh 
dalam peperangan yang besar, namun pernyataan-pernyataan ini sedemikian situasionalnya 
sehingga hanya dapat dipandang sebagai quasi hukum, bukan sebagai hukum secara tegas dan 
jelas (Fazlur Rahman 1965). 

Nabi Muhammad yang hingga akhir hayatnya senantiasa sibuk melakukan perjuangan yang 



44                               Islamic Economic Law: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah            ISSN……………. 
Vol. 1, No. 1, Juni 2023, pp. 41-47 

 

  

Alma’arif et.al (Islam Nusantara: Studi…) 

berat di bidang moral dan politik melawan orang-orang Makkah khususnya dan orang-orang 
Arab umumnya dan mengorganisir negara ummat, hampir tidak memiliki waktu untuk 
mentapkan peraturan mendetail mengenai kehidupan manusia. Sesungguhnya umat Muslim 
pada masa itu tetap melakukan kesibukan mereka seperti biasa dan melakukan transaksi 
mereka sehari-hari, mereka menyelesaikan masalah- masala bisnis di antara sesama mereka 
berdasarkan akal pikiran dan adat istiadat yang tetap dibiarkan utuh oleh Nabi setelah 
modifikasi-modifikasi tertentu (Fazlur Rahman 1965). 

Dapat dikatakan bahwa Nabi Muhammad datang bukanlah untuk menghapus budaya Arab 
secara totalitas setelah beliau ditunjuk langsung oleh Allah menjadi seorang Nabi dan Rasul, 
namun Nabi Muhammad tetap membiarkan aktivitas orang Arab keseharian mereka bahkan 
memelihara budaya Arab tersebut selama masih dalam koridor dan prinsip-prinsip moralitas 
yang sesuai dengan al-Qur’an dan tidak bertentangan dengan kemanusiaan. 

Kita menemukan sebuah bukti yang nyata sekali bahwa sekalipundidalamsembahyang-
sembahyangformaldandalamcara- cara yang mendetail untuk melakukan sembahyang-
sembahyang tersebut Nabi Muhammad tidak memberikan contoh yang kaku. Hanya di dalam 
mengambil kebijaksanaan-kebijaksanaan penting yang berhubungan dengan agama dan 
negara dan dalam prinsip- prinsip moralitas, Nabi bertindak secara formal; tetapi di dalam hal 
ini pun Nabi selalu meminta saran-saran dari para sahabat, biak secara terbuka maupun secara 
diam-diam. “Dengan suatu cara yang sangat mengagumkan pada diri Nabi yang merupakan 
otoritas relijius dan demokrasi terpadu dengan sempurna (Fazlur Rahman 1965). 

Tidak adanya Nabi memberikan contoh yang kaku dan detail memberikan signifikansi 
(pengertian dan makna) bahwa Nabi tidak melarang adanya interpretasi (interpretation, 
exegesis) dan adaptasi (adaptation) mengenai prilaku atau praktek yang dilakukannya di 
beberapa tempat dan situasi, karena dalam prakteknya, tidak ada dua buah kasus yang sama 
latar belakang situasionalnya baik secara moral, psikologis maupun material. 

Adapun prihal bagaimana  kehadiran  Islam  di  tanah Arab dalam menghadapi konteks 
masyarakat dan budaya Arab, telah dilakukan penelitian mendalam oleh Ali Sodiqin dalam 
disertasinya. Ali Sodiqin memetakan ada tiga hal yaitu8: 

1. Tahmil (adoptive-complement) 
Tahmil (adotive-complement) merupakan sikap apresiatif al-Quran yang diberikan 

terhadap budaya Arab tersebut. Al-Qur’an hanya menerima dan tidak merubah substansinya 
dan memberikan tambahan informasi mengenai moral dan etika yang sebaiknya dilakukan dan 
tidak bersifat mengikat. Sikap ini ditunjukkan dengan adanya ayat–ayat al-Qur’an yang 
menerima dan melanjutkan keberadaaan tradisi tersebut serta menyempurnakan aturannya. 
Apresiasi tersebut tercermin dalam ketentuan atau aturan yang bersifat umum, artinya ayat–
ayat yang mengatur tidak menyentuh masalah yang paling mendasar dan nuansanya berupa 
anjuran dan bukan perintah. Termasuk dalam kelompok ini adalah masalah perdagangan dan 
peghormatan bulan–bulan haram. 

2. Tahrim (destructive) 
Tahrim merupakan penolakan  100%  yang  dilakukan oleh al-Qur’an terhadap budaya 

masyarakat yang berkembang. Sikap ini ditunjukkan dengan adanya pelarangan terhadap 
tradisi yang di maksud oleh al-Qur’an serta adanya ancaman bagi para pelakunya. Termasuk 
dalam kategori ini adalah kebiasaan berjudi, minum khamar, praktik riba, dan perbudakan. 

3. Taghyir (adoptive-reconstructive) 
Taghyir adalah sikap al-Qur’an yang menerima tradisi Arab, tetapi al-Qur’an 

memodifikasinya sedemikian rupa sehingga berubah karakter dasarnya. Al-Qur’an tetap 
menggunakan simbol– simbol atau pranata sosial yang ada. Namun keberlakuannya 
disesuaikan dengan welstanschung ajaran Islam sehingga karakter aslinya berubah. Al-Qur’an 
mentransformasikan nilai–nilainya ke dalam tradisi yang ada dengan cara menambah 
beberapa ketentuan dalam tradisi tersebut. Di antara adat-istiadat Arab yang termasuk dalam 
kategori ini adalah: pakaian dan aurat perempuan, lembaga perkawinan, anak angkat, hukum 
waris, dan qishash- diyat. 

Dari penjelasan di atas, dapat ditarik benang merah yang sangat jelas bahwa secara 



ISSN ……………….. Islamic Economic Law: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 45 
 Vol. 1, No. 1, Juni 2023, pp. 41-47 

 

 Alma’arif et.al (Islam Nusantara: Studi…) 

epistemologi, yang terpenting dan harus diberlakukan di semua waktu, situasi dan kondisi 
adalah nilai moral atau spirit ajaran Islamnya. Nilai moral itulah yang biasa disebut sebagai inti 
sari ajaran Islam yang hsalih likulli zaman wa makan. Tradisi-tradisi di Indonesia yang sudah 
mengakar kuat saat Islam masuk ke Indonesia telah direspon oleh ulama penyebar Islam ke 
nusantara dalam tiga kerangka itu yaitu tahmil (mengadopsi budaya dan tradisi Indonesia 
yang tidak bertentangan dengan spirit Islam), tahrim (menghilangkan budaya dan tradisi yang 
tidak sesuai dengan spirit Islam seperti sistem kasta) dan taghyir (merekonstruksi budaya dan 
tradisi seperti sesajen untuk para dewa atau kekuatan ghaib direkonstruksi menjadi simbol-
simbol yang bermakna untuk mengesakan Tuhan). Saat Islam telah masuk ke Indonesia dan 
sudah melewati tiga proses tersebut, maka itulah yang disebut Islam nusantara. 

Barangkali harus ditegaskan lagi bahwa persoalan yang coba dikemukakan bukan hanya 
persoalan sekedar hasil dialog kultural antara keuniversalan Islam dan kekhasan suatu 
kawasan atau zaman itu absah atau tidak, tetapi yang lebih penting dari itu adalah sebuah 
paradigma berpikir bahwa hasil dialog kultural dari kedua aspek, yaitu universalitas Islam dan 
partikular (budaya tertentu) tidak saja absah, tetapi merupakan kreativitas kultural yang amat 
berharga. Dengan kreativitas kultural tersebut, suatu sistem ajaran universal (agama) 
menemukan relevansinya dengan tuntutan khusus dan nyata para pemeluknya, sesuai dengan 
ruang dan waktu, sehingga menemukan dinamika dan vitalitas bagi kehidupan sesuai dengan 
konteks zaman dan tepat. 

 
Islam Nusantara: Tafsir Kontekstual terhadap Agama Islam dalam Menghadapi Realitas 
Kebudayaan dan Masyarakat Indonesia 

Arab yang pulang balik ke alam Melayu ramai di antara mereka itu telah memeluk Islam di 
tahun 630/9 H, karena di tahun itu, seluruh kabilah-kabilah Arab mengantar rombongan-
rombongan itu, termasuk rombongan dari Yaman dan Hadramaut, dan anggota rombongan itu 
memeluk Islam. Islam di tahun 630 M/9 H itu berkembang luas di Selatan semenanjung Arab 
sehingga Nabi SAW mengantar sahabat Mu’adz ibn Jabal ke Yaman untuk mengajar al-Quran 
dan hukum-hukum agama (Madya Wan Hussein Azmi 1989). 

Terdapat dari karangan tua China mengatakan ada sebuah kerajaan yang bernama Ta 
Shi/Ta Chi di gugusan pulau-pulau Melayu, dan kerajaan ini telah mengikat hubungan 
diplomatik dengan Cina dari tahun 630 M. Hingga tahun 655 M dan Ta Chi adalah nama yang 
diberi oleh orang-orang Islam gugusan pulau- pulau Melayu di Pertengahan abad ke VII M. 
Dakwah Islamiyah pun telah tiba di alam Melayu/gugusan pulau-pulau Melayu di sekitar tahun 
630 M, yaitu di zaman hidup Nabi SAW atau di pertengahan abad VII masehi. Hakikat ini telah 
diakui di “seminar sejarah masuknya Islam ke Indonesia” yang telah diadakan di Medan, 
Indonesia tahun 1936 M10 
a. Minimal ada tiga teori tentang kedatangan Islam ke alam Melayu yaitu: 

b. Datangnya secara langsung dari Arab. Dasar teori ini yaitu karena Muslimin alam 

Melayu berpegang pada mazhab Syafi’i yang lahir di semenanjung tanah Arab, teori ini 

didukung oleh Sir John Crowford. 

c. Datangnya dari India.  

Teori ini lahir setelah tahun 1883 M, dibawa oleh Snouck Hurgronje. Teori ini didukung 
oleh banyak ilmuwan seperti Gonda Marrison, R.A. Kern, C.A.O. Van Nieuwenhuize, Van Ronkel. 
Dasar teori ini yaitu adanya perhubungan perniagaan yang teguh antara India dengan gugusan 
pulau-pulau Melayu. 
d. Datangnya dari Cina 

Teori ini dikemukakan oleh Emanuel Godinho de Eradie seorang scientiss Spanyol yang 
menulis tahun 1613 . katanya: “Sesungguhnya akidah Muhammad telah diterima di Patani dan 
Pam di pantai Timur kemudian diterima dan diperkembangkan oleh Permaicuri (yaitu 
Parameswara) di tahun 1411 M.11 

Dalam tahun  1906  sarjana  Snouck  Hurgronje  berkata bahwa: “Islam imported from 
India”. Menilik laporan Maharajo Kao Tsung dari dinasti T’ang maka dalam tahun-tahun 651, 



46                               Islamic Economic Law: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah            ISSN……………. 
Vol. 1, No. 1, Juni 2023, pp. 41-47 

 

  

Alma’arif et.al (Islam Nusantara: Studi…) 

713 dan 726 tidaklah ada jalan pelayaran lain kecuali Selata Malaka. Bukan tidak mungkin pula 
bangsa Arab telah memetakan negeri- negeri sepanjang pantai Melaka, mengingat tahun 700 
dari kalangan bangsa Arab telah lahir ilmu-ilmu dan sejarawan antara lain al-Juwaini. Dalam 
perjalanan pelayaran mereka tentu mereka mengamati pegaruh Hindu sepanjang pantai 
Melaka.  

Simpulan 
Islam nusantara adalah Islam yang khas. Islam nusantara yang khas itu jika dipandang 

dari sudut pandang epistemologi (teori pengetahuan) adalah absah. Sebab Islam nusantara 
adalah Islam yang secara substansi sebagaimana yang ada di Arab (di mana al-Qur’an dan Nabi 
yang diberi al-Qur’an diutus di sana) yang telah mengalami sebuah proses dialektika aktif 
antara agama dengan budaya dan tradisi masyarakat yang eksistensinya tidak terlepas dalam 
ruang dan waktu tertentu. Dialektika antara agama yang memiliki nilai moral dan universal 
dengan budaya dan tradisi masyarakat Indonesia tersebutlah membentuk Islam yang khas ala 
Indonesia yang biasa disebut Islam nusantara. 

Menganalisis secara kritis terhadap Islam nusantara menghasilkan sebuah pemetaan. Di 
antara pemetaan yang dihasilkan adalah ada hal-hal yang harus dipertahankan dari Islam 
nusantara, dan ada hal-hal yang harus didekonstruksi. Diantara hal-hal yang harus 
dipertahankan adalah spirit Islam nusantara yang toleransi dalam keanekaragaman, apresiasi 
terhadap tradisi yang baik, dan elastisitas atau tidak kaku dalam membaca teks keagamaan. 
Adapun hal-hal yang harus didekonstruksi adalah doktrin al-Ghazali dalam hal memusuhi 
filsafat dan sains alam dan penjagaan yang kuat terhadap mitos dan mistik oleh Islam 
nusantara yang menghambat kemajuan dan peradaban. 

Daftar Pustaka 
Azmi, Madya Wan Hussein. dalam A. Hassjimy, Sejarah Masuk dan Berkembangnya Islam di Indonesia, 

Bandung: Alma’arif, 1989. 
Blackburn, Simon. The Oxford Dictionary of Philosophy, edisi bahasa Indonesia, terj. Yudi Santoso, 

Kamus Filsafat, cet. i, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2013. 
Hall, D.G.E. a History of South East Asia, London Macmillan & Co Ltd. 1960. 
Hitti, Philip K. History of The Arabs, terj. Cecep Lukman Yasin, Jakarta: Serambi, 2010. 
Jalil, Abdul. “Kerajaan Islam Perlak, Poros Aceh, Demak- Termate”, dalam dalam A. Hassjimy, Sejarah 

Masuk dan Berkembangnya Islam di Indonesia, Bandung: Alma’arif, 1989. 
Jurnal Kajian Lemhannas RI Edisi 14 Desember 2012. 
Karim, M. Abdul. Islam Nusantara, cet I, Yogtakarta: Pustaka Book Publisher, 2007. 
Madjid, Nurcholish. Islam Agama Kemanusiaan: Membangun Tradisi dan Visi Baru Islam Indonesia, cet. 

iv, Jakarta: Dian Rakyat, 2010. 
Ma’arif, Ahmad Syafi’i. “Sublimitas Islam di Indonesia”, dalam Pengantar buku M. Abdul Karim, Islam 

Nusantara, Yogtakarta: Pustaka Book Publisher, 2007. 
Nashihin, Husna. 2019. Proceedings of 2nd International Conference on ASIC. 

https://doi.org/10.1109/icasic.1996.562734. 
Nashihin, H. (2019). Analisis Wacana Kebijakan Pendidikan (Konsep dan Implementasi). Retrieved from 

https://books.google.co.id/books?id=SXcqEAAAQBAJ 
Nashihin, Husna. (2017). Pendidikan Karakter Berbasis Budaya Pesantren. Retrieved from 

https://books.google.co.id/books?id=X27IDwAAQBAJ 
Nashihin, Husna. (2018). Praksis Internalisasi Karakter Kemandirian di Pondok Pesantren Yatim Piatu 

Zuhriyah Yogyakarta. J-PAI: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 5(1). 
https://doi.org/10.18860/jpai.v5i1.6234 

Nugroho, Heru. “Dekonstruksi Wacana SARA Negara dan lmplikasinya Terhadap Kemajemukan 
Masyarakat Indonesia”. Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik UGM, Volume I Nomor 2, Nopember 
1997. 

Rahman, Fazlur. Islamic Methodology in History, Pakistan, Islamic Research Institute, 1965. 
Rahmat, Imdadun. “Islam Pribumi, Islam  Indonesia”  dalam Islam Pribumu: Mendialogkan Agama 

Membaca Realitas, Imdadun Rahmat (et.al), Jakarta: Erlangga, 2003. 
Sodiqin, Ali. Antropologi al-Qur’an, Model Dialektika Wahyu dan Budaya, Yogyakarta: ar-Ruzz Media 

Group, 2008. 



ISSN ……………….. Islamic Economic Law: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 47 
 Vol. 1, No. 1, Juni 2023, pp. 41-47 

 

 Alma’arif et.al (Islam Nusantara: Studi…) 

Suparjo, “Islam dan Budaya: Strategi Kultural Walisongo dalam Membangun Masyarakat Muslim 
Indonesia”, Jurnal Komunika, Fakultas Dakwah STAIN Purwokerto, Vol.2 No.2 Jul-Des 2008. 

Syahrur, Muhammad. Dirasat Islamiyah Mu’ashirah: Nahwa Ushul al-Jadidah li al-Fiqh al-Islami, 
Damaskus: al-Ahali, 2000. 

Ulfa, Hidayatun, Sholeh Kurniandini, and Azim Miftachul Ihsan. 2023. “The Enforcement of Marriage Law 
( No 16 of 2019 ) Through The Ambassadors of Child Marriage Prevention in Tembarak District , 
Temanggung Regency I . Introduction.” Pena Justisia: Media Komunikasi Dan Kajian Hukum 22 (1): 
309–25. 

Watt, W. Montgomerry. The Influence of Islam on Medievel Europe, edisi bahasa Indonesia, Islam dan 
Peradaban Dunia: Pengaruh Islam atas Eropa Abad Pertengahan, terj. Hendro Prasetyo, Jakarta: 
Gramedia Pustaka Utama, 1995. 

 
 
 
 
 
 
  


